
��������������������������������
������������
	�����������
������������
�
��������������
���
������������������������
������������������
����
	�������������������������������������������	��������
�������
����
	���
�������������	�����������������������������
���
��	�������������
��������
�������	�����	���
�����	����������
��������	�������������� ���������
������	���������
������������
���������������������
���
�������������
����
������
�����	����������������������������������������­�������
���������������������������������������������������������
��	���������
��������������	�������
�����������������������������	�����	����������
��
�������������	�������������� ��������	������������������������������
�������� �
�� ��� �
������ ������������ �� �
����
��� 	��� ������ ��� ���� �
��
�
�	��� �
������� ������������ �� �
�� ���� �
����� ��� ���� �����������
�	�������������� ������ ������� ��� ���������� ��������� �� �� ����� ���
	��������� �������� ����� ������ ����� �������� ��� ��� ����������
�������������� ��� ��
���� ������ �
������� �
 ������������� ����������
�
������� ��������� �
�� ������ �
�� �
�� ������� ��	���� ������ �
�������
������������������������������
�����������������
����� ��������
����������
�������������
��������
��	���

��
���
��
���
��
��
���
�
��
��
��
��
�
��
���
��
­�
��
��
��
��
��
��

9 788412 899214

���­�������������







artistas en los INTERSTICIOS
Ciclo de exposiciones

Curaduría: Silvia Ramírez Monroy
en conversaciones con Fabio Manosalva, Abdiel Segarra, Johan Posada, Yeison F. 
García y Camena Camacho.

La Parcería Edita, 2023







marichiweu

gracias a cada unx de lxs artistas que forman parte de Intersticios 
y a todas las personas que han sido parte de este viaje





Índice
Presentación

PARTE I. TEXTOS y VOCES

Coordenadas

INTERSTICIOS. Espacios de pensamiento, de creación y disonancia. 
Silvia Ramírez Monroy

Permeabilidad y deshidratación. El intersticio como tecnología 
de permanencia epistemológica.  
Lorena Salamanca

Aquí estamos

Cartografías de la memoria e imaginación política. Diásporas, nodos 
comunitarios y espacios de posibilidad.  
Fabian Villegas

Por la demanda de lo robado. Memorias y políticas migrantes, sistema 
cultural y antirracismo. 
francisco godoy vega

Autoorganización

Algunas reflexiones sobre la autoorganización en el contexto 
de la ciudad de Madrid.
Ramón Mateos

Tejido cultural. 
Johan Posada

Conversaciones
 
*Carolina Chacón
*Gerardo Mosquera
*francisco godoy vega
*Sandra Gamarra
*Fabian Villegas

13

15

17

19

29

49

51

61

71

73

89

95

99
111
125
125
125



PARTE II. Obras

•	 Ciudad: espacios, cartografías y reminiscencias
•	 Diáspora
•	 Relatos de un tiempo subvertido
•	 Memorias, ancestralidad y ritualidad
•	 Cuerpos y subjetividades

PARTE III. Biografías

127

129
149
167
181
205

227





12



13

artistas en los INTERSTICIOS es un ciclo de exposiciones 
que convocó a cuarenta creadorxs que viven y crean en la 
ciudad de Madrid, y cuyos procesos de investigación están 
atravesados por los lugares que ocupan desde la diáspora 
y/o la racialización de sus cuerpos. Se han reunido en este 
espacio porque comparten reflexiones y pensamientos 
sobre temas contemporáneos que no están exentos de 
conflicto y que cuestionan los discursos que se pretenden 
hegemónicos y homogenizadores. Por eso las formas de 
materializar son diversas entre sí, no hay un parámetro 
formal común, pero sí unas ideas matriz de donde se 
parte para tejer un entramado de pensamientos y toma 
de posición frente a realidades y relatos que se quieren 
transformar o sustituir por otros en los que quepan 
nuestras genealogías y que den cuenta de las diferentes 
epistemologías, otras formas de entender, imaginar y 
habitar el presente. Estamos escribiendo otra versión 
de la historia, cartografiando la ciudad desde nuestras 
subjetividades, relevando nuestras memorias que hacen 
que sus raíces repten desde nuestros territorios hasta 
este en el que coincidimos - que también es nuestro - y 
dignificando nuestros cuerpos.

La Parcería - Conciencia Afro



14



15



16



17

Coordenadas



18



19

INTERSTICIOS
Espacios de pensamiento, 
de creación y disonancia 

Silvia Ramírez Monroy



20

Invito a quien lea este texto a aproximarse a él como a 
una colcha de retazos, que sirve de abrigo para el trabajo 
que se ha realizado en colectivo durante más de un año, 
pero una colcha con agujeros, que no cubre los pies, con 
parches de diferentes telas, cosida con lana, hilo y sedal 
durante las charlas de quienes participamos en este ciclo. 
Aun así, estos retazos juntos componen una idea, muchas, 
un tiempo, subvertido, una cartografía, dislocada.

Cada retazo es la memoria de un instante que configura 
este último año de investigación, de búsqueda y preguntas 
en torno a lo que hacemos como creadorxs de la diáspora 
en esta ciudad, de la pregunta recurrente sobre el porqué 
de esta idea de curaduría que surge de la urgencia y de 
querer cambiar los relatos sobre los desplazamientos, 
sobre nuestros cuerpos y nuestras memorias diaspóricas, 
sobre nuestras prácticas de creación y puesta en relación.



21

Definiciones
De la rae al cuerpo

Espacio o distancia entre dos tiempos o dos lugares 

Somos memoria y presente. 
Somos el lugar de dónde 
venimos y en el que habitamos.

Hendidura que media entre dos cuerpos o entre dos partes de 
un mismo cuerpo

Cada unx de nosotrxs se 
encuentra en medio de muchos 
mundos, que al final son 
uno mismo, y que requiere 
reparación. Somos grietas 
donde crece la maleza, hierbas 
vivas.

Red de cavidades rellenas de líquido que yace bajo la piel

Quizás la mejor manera de ser 
es siendo juntxs.



22

De la curaduría a la conversación
Desde una perspectiva intersticial



23

Artistas en los intersticios

 El arte no transforma nada, no cambia el mundo, no cambia 
la realidad. Lo que verdaderamente transforma el artista, 

mientras evoluciona, transforma y completa sus lenguajes, es 
así mismo. Y es este hombre esta persona transformada por el 

arte, la que puede desde la vida, transformar la realidad. 
Jorge Oteiza

En este ciclo de exposiciones, en esta serie de encuentros 
y conversaciones, se han reunido artistas radicados en 
Madrid que desarrollan su trabajo a partir de diferentes 
líneas de investigación. Por un lado, quienes hacen 
una revisión crítica de los relatos hegemónicos que se 
tejen en torno al pasado – las memorias personales, 
familiares y colectivas, así como los relatos históricos 
-; artistas que piensan e intervienen en el espacio – 
ciudad, que cuestionan sus marcos y dignifican su 
presencia en las calles. También quienes crean nuevas 
poéticas y narrativas y a su vez, advierten de la vigencia 
de epistemologías, otras, que se resisten a desaparecer, 
a pesar de la insistencia, muchas veces violenta, de un 
discurso homogenizante en relación a los cuerpos, las 
formas de habitar y desplazarse en las ciudades y entre 
territorios. Estxs artistas, proponen narrativas que hacen 
de la diáspora o los desplazamientos fuente o motor 
de creación, que hacen de esos procesos desiguales 
de racialización un grito desde el cual reivindicar otra 
realidad. Artistas que tienen en común un interés, vital 
y creativo, de indagar sobre las causas, consecuencias y 
formas que adquieren los ires y venires, entre territorios, 
tiempos, circunstancias, entre lo propio y lo ajeno, en una 
sociedad que requiere, urgentemente, reconocer el valor 
de la diferencia en lugar de negarla y juzgarla.

Artistas que habitan los intersticios entre muchos 
mundos: entre la institución y otras redes de espacios 
que no están sujetos a la normatividad del arte; entre las 
esferas de quienes ejercen el poder y las víctimas de ese 
ejercicio; entre el mundo de quienes migran y de quienes 
reciben desde la rabia; entre el mundo de las memorias 
y las posibilidades de futurar desde la imaginación y el 
acompañamiento porque, siguiendo las palabras de las 



24

investigadoras chilenas Nancy Garín y Linda Valdés, 
es hora de “abrir las expectativas sobre el porvenir, 
convocando imágenes y epistemologías no hegemónicas 
para desafiar la imposición de un presente distópico, 
cínico e individualista”.

Artistas que complejizan los elementos que constituyen 
las condiciones culturales polifónicas que nos atraviesan. 
Condiciones que son también, contradictorias, que 
muchas veces están en lucha porque vienen de sistemas 
de pensamiento en disputa, siendo uno de estos el opresor 
de los otros, porque nuestro cuerpo está atravesado por 
los acontecimientos de la historia, por los dolores de los 
oprimidos y por la maldad de los opresores, por los gritos 
de quienes resisten y por las armas de quienes imponen.

Algunas contradicciones
y rutas de escape

“Romper las fronteras mentales y desplazar los centros 
de poder para redistribuirlo y descomponer la hegemonía 
cultural” (…) “El mundo moderno es producto tanto del 

imperialismo europeo como de la resistencia contra él de los 
pueblos africanos, asiáticos y sudamericanos” 

(Ngugi wa Thiong´o).  

(Una observación, la referencia solo nombra a lo 
sudamericano, deja fuera a México, países de Centro 

América y Caribe. Los añadimos). 

Establecer las estrategias de ruptura o interrupción de 
las narrativas hegemónicas es un proceso que tiene 
múltiples aristas y contradicciones. Se quieren romper 
los moldes legitimadores, y a su vez aplaudimos cuando 
se entra en ellos; se desea que todo arda, pero a la vez, 
se siembra para que todo permanezca; se quieren ocupar 
esos espacios de los que nuestras prácticas y cuerpos han 
sido excluidos o ignorados, pero también desocuparlos 
para crear los nuestros propios. Habitamos la constante 
contradicción en una realidad que juzga y condena 
radicalizada, a veces, condescendiente, otras. Por eso, 
desde esta propuesta curatorial se ha invitado a pensar 
en cómo habitar los intersticios, desde donde podemos 



25

crecer como hierbas salvajes, así como el poemario 
de Yan Huang nos propone, o filtrar por goteo, hasta 
inundar los espacios de poder, esos otros imaginarios que 
deseamos para transformar esta sociedad que se pretende 
monolítica pero que se derrama de diferencia.

A pesar de la contradicción, y a veces de la desorientación, 
seguimos invocando, manifestando y materializando 
otras formas de hacer, de circular, de poner en relación:

(1) Hacer (y ser) desde la convicción. 

(2) Investigar, conocer y nutrirse del pasado y de lxs 
ancestrxs. 

(3) Futurar. Imaginar. 

(4) Trascender nuestra precariedad, cuando existe, 
compartir nuestra abundancia, cuando llega. 

(5) Guerrear contra la burocracia, la violencia 
institucional, las leyes injustas, y luego, crear. 

(6) Encontrarnos, hablar, bailar, imaginar, otra vez, 
imaginar, otra vez bailar.

(7) Medir nuestro entusiasmo, para luego, seguirlo 
ciegamente. 

(8) Visitar nuestros eventos, exposiciones, charlas. Ser 
público y compañía. 

(9) Creer y confiar en nuestros saberes. Compartirlos. 

(10) Escribir, hablar, podcastear, exponer, accionar. Mover 
el conocimiento que estamos generando con nuestras 
prácticas para que contribuya al cambio. 

(11) Citar a quienes piensan, escriben y crean desde 
mundos, otros.
 
(12) Descentrar la mirada y las bibliografías. 

(13) Asumir el desplazamiento como una forma de vivir, 
de ver, de hackear los destinos de rutas únicas. 



26

(14) Cartografiar sin centros. 

(15) Ir y venir de los territorios, de los pensamientos, de 
las emociones. 

(16) Equivocarse. 

(17) Situarse. Perderse. 

Algunas lecturas (y relecturas) que recuerdo de este año 
y tantas otras que no, pero que me permean

ACHEBE, Chinua. Todo se desmorona. Editorial 
DeBolsillo, 2010 (1958). ANZALDÚA, Gloria. Borderlands 
/ La Frontera. Capitán Swing, 2016. BOUTELDJA, Houria. 
Los blancos, los judíos y nosotros. Editorial Akal, 2017 
BRAH, Avtar. Cartografías de la diáspora. Identidades 
en cuestión. Traficantes de sueños, 2011. CAMNITZER, 
Luis. Didáctica de la liberación. Arte conceptualista 
latinoamericano. CENDEAC, 2009. CONTRANARRATIVAS 
(2023, 2024). FAJARDO – HILL, Cecilia. “Mi casa no 
es mi casa: imaginar lo transterritorial (estrategias 
para articular más allá del pasado) En: MOSQUERA, 
Gerardo (Coord.), Adiós identidad. Arte y cultura desde 
América Latina. I y II Foros Latinoamericanos. Museo 
Extremeño e Iberoamericano de Arte Contemporáneo, 
2001. GALINDO, María. Feminismo Bastardo. Editorial 
Mujeres Creando, 2021. GARCÍA LÓPEZ, Yeison F. Matria 
póetica: antología de poetas migrantes. La Imprenta, 
2023. HERNÁNDEZ – NAVARRO, Miguel A. Materializar 
el pasado. El artista como historiador (benjaminiano). 
Editorial Micromegas, 2012. HUANG, Yan. Crecer como 
hierbas salvajes. La Parcería Edita, 2023. KALLIFATIDES, 
Theodor. Otra vida por vivir. Galaxia Gutenberg, 2019. 
MATA, Valeria. Todo lo que se mueve. Editorial Comisura, 
2022. MBEMBE, Achille. Necropolítica. Editorial Melusina, 
2011. MOSQUERA, Gerardo. “Suyo-ajeno y ajeno-suyo. 
Dos notas sobre migración y desplazamiento cultural. 
En: MOSQUERA, Gerardo (Coord.), Adiós identidad. 
Ibidem. NAVARRO, Brenda. Ceniza en la boca. Editorial 
Sexto Piso, 2022. OLÍVAR GRATEROL, Dagmary. El otrx: 
arte, cultura y migración en Madrid. La Parcería Edita, 
2021. RESTREPO, Laura. Hot sur. Editorial Planeta, 2013. 
RIVERA CUSICANQUI, Silvia. CH´IXINAKAX UTXIWA. 



27

Una reflexión sobre prácticas y discursos Descolonizadores. 
Editorial Tinta Limón, 2011. VVAA (Espacio Afro y La 
Parcería) Barro. Podcast #3. Desvíos. VVAA. Intersticios. El 
lugar de la palabra. La Parcería Edita, 2023. VEGA GODOY, 
Francisco. Usos y costumbres de los blancos. OnA Ediciones, 
2023. WA THIONG´O, Ngugi. Desplazar el centro. La lucha 
por las libertades culturales. Ciclogénesis 4, Rayo Verde 
Editorial, 2017.



28



29

Permeabilidad y 
deshidratación. 

El intersticio 
como tecnología 
de permanencia 
epistemológica*.

Lorena Salamanca



30

*Este texto es una intervención que teje indiscerniblemente 
tanto al intersticio como a la intertextualidad a la compleja 
trama de la globalización líquida. En efecto, se vuelve un 
lente contradictorio de los flujos, las corrientes y las aguas 
estancadas dentro de una configuración social como 
de una ecológica caracterizada por la migración y las 
corporalidades en disolución. Editar este texto mezclando 
parrafos en negro y azul (creando efectos multiescalares 
y multitemporales), así como generar una narrativa de 
voces en primera y tercera persona, tiene la intención de 
crear un efecto “símil” entre una experiencia alargada del 
cuerpo y los sistemas complejos que conforman el mundo 
vital del agua. De otra manera, es una crítica a los bordes 
fijos, las lógicas de la propiedad y los límites territoriales 
del neocolonialismo. No basta una muestra para caer 
en cuenta de nuestro atroz caminar, basta referir a la 
memoria de todos los caídos hoy que no beberán agua del 
río en Cisjordania, ni mojaran sus pies más en las aguas 
del Mediterraneo.



31

Fue en el año 90 de este último siglo que te sabes viva. 
Vagamente te imaginas el devenir al otro lado de esa franja 
líquida llamada océano, pues cuando sueñas ellos andan, 
cuando parpadeas ellos descansan. Lejos de aquel valle donde 
agarraste un manojo de tierra por primera vez y lo llevaste 
a la boca, veo tu cuerpo ser errante; a otro lugar le llamas 
de forma semejante. Algunos divisan el horizonte sobre el 
Atlántico, otros de cara al Pacifico andan, otros hunden su 
rostro entre la pesada superficie continental. Todo el resto yace 
sumergido en alta mar. 

El relato de viaje — de múltiples desplazamientos entre 
un puerto en el norte del océano Atlántico, un pueblo 
húmedo y tropical y reiteradamente, de vuelta hacia un 
oriente muy occidental — es un punto de fuga para un 
ensayo preliminar acerca del intersticio como un espacio 
acuoso de oscilaciones permanentes. El punto exacto de 
la narradora, del yo desde el que hablamos, es un espacio 
permeable entre territorios temporales, pasado y presente-
futuro o viceversa, donde las voces y ecos de otras/otros 
crean un efecto imprevisible. 

—¿En dónde emerge esa zona intersticial?— De modo 
complementario a los espacios-tiempos, emerge 
probablemente en una materialidad porosa, transponible 
y absorbente que afecta y se ve afectada cuando los fluidos 
la atraviesan, ya sean estos de orden afectivo, relacional, 
social o literalmente orgánico y biológico. Tal vez, en un 
cuerpo que se encaja entre sí con otros, siempre en una 
red u orden posicional respecto a los demás, nunca en 
quietud o aislamiento. 
 
La zona intersticial proyecta nuestro carácter 
transposicional. De allí que el cuerpo como zona 
permanente y posicional ceda su quietud hacia una 



32

configuración transitoria y habilite una aproximación 
a la frontera líquida como lugar de experiencias 
errantes y migrantes. Esta perspectiva atraviesa 
contradictoriamente la primacía del pensamiento 
moderno y su instrumentalización geopolítica, la cual ha 
encontrado en las aguas dulces y saladas medios vacíos 
de sentido propio, en cuanto que ha convertido las zonas 
líquidas de costas y riberas en arbitrarias convenciones 
político-administrativas ajenas a los cuerpos y sus 
habitantes; enclaves de poder repletos de fragmentaciones 
inaccesibles. A ese paradigma totalizador de modernidad 
se le anteponen otros sentidos del intercambio continuo 
que desbordan la idea de Estado-nación y las historias 
fronterizas, en una búsqueda por liberarnos de todas esas 
jurisdicciones arbitrarias. 
 
En los fragmentos de “Flowing Crystals” Esther Leslie describe 
los cristales líquidos como moléculas tubulares que se deslizan, 
vibran, se separan y se juntan unas de otras. Cuando esas 
partículas están frías o privadas de la energía se vuelven 
rígidas, cuando se calientan, se funden1. En un contexto 
más alejado de la orientación que plantea Leslie están las 
oleadas de manifestaciones en diferentes partes del mundo. 
Una interpretación basada en la molecularidad2 sugiere que 
los estados de frío o calor dependen en gran medida de la 
reconfiguración de los estados subjetivos y colectivos y de la 
permanencia de las zonas de acumulación. Está tergiversación 
del optimismo, aceptación o inconformidad de las sociedades 
actuales, y no necesariamente de lo que el filósofo francés Félix 
Guattari denominó “revoluciones moleculares”, ha dejado 
en evidencia que los Estados se transfiguran desde esa lógica 
supremacista en la materialidad de lo sólido, lo líquido y lo 
gaseoso con el fin de generar choques y dispersar moléculas 
o individuos. Las zonas de frío molecular nos congelan en 

1  Las referencias a la publicación Flowing Crystals de Esther son tomadas 
del proyecto Water is never still, alojado en la siguiente página web: 
https://residuesofwetness.hotglue.me/?neverstill

2  En los últimos años, los grupos de ultraderecha en América Latina 
han denominado a las sublevaciones recientes y a las micropolíticas 
revolucionarias con el término de “revoluciones moleculares disipadas”. Con 
una comprensión minúscula y ensimismada de lo que es el Estado para 
el pueblo y de lo que realmente significan los estallidos sociales en estos 
tiempos, los autoritarismos han equiparado la indignación y el hambre 
social como si de su peor enemigo se tratara. Esta categorización fascista 
pugna por la máquina de guerra como regulador del sistema predominante.



33

situaciones de convencionalismos y radicalismo rígido. La 
aceleración del capital nos conduce a zonas de calor que van 
desde liquidar (descongelar) literalmente a una inmensa 
mayoría de sociedades mediante la escasez y desgracia hasta 
potenciar lo que llamamos su calentamiento climático. De 
otra manera, la dilución de la fuerza colectiva se aplaca en la 
corriente de las banalidades teleoperadas o en el río de reels e 
imágenes emancipatorias. En concordancia con estas fases, la 
represión opera metódicamente lanzando gases lacrimógenos o 
cristalinos pero feroces chorros de agua con el fin de disipar las 
aglomeraciones sociales en agitación.
 
La frontera líquida por la fuerza de sus propiedades se 
vuelve un lugar indefinido y turbulento que altera los 
esfuerzos identitarios. La frontera líquida intercepta las 
derivas históricas de los cuerpos y las ecologías en crisis, 
los efectos de una colonialidad y neocolonialidad global, 
penetrando en las tensiones del lenguaje, los códigos, 
los significados, los símbolos, las metáforas, las acciones 
y los actos de encubrir y descubrir. La ambigüedad de 
esa impermanencia como permanecía rige el motor 
de un capitalismo en transformación a la vez que rige 
otras formas de estar en el mundo, claves oportunas 
para reconstituir la experiencia subjetiva y sensible 
en la distancia. La impermanencia tiene un poder re-
combinatorio y multidimensional.
 
El interés personal por los relatos y acontecimientos 
acuáticos y líquidos ha tendido un enlace paulatino con el 
pensamiento oceanico —Oceanic Thinking/Thoughts— y los 
marcos históricos, sociales, políticos y económicos que 
sedimentan estas relaciones en el agua. Las gramáticas 
líquidas y los mensajes compuestos a través de ellas tienen 
su reflejo en otros microcosmos de existencia, ya sea en 
mis preocupaciones sobre las artes contemporáneas o las 
estéticas emancipatorias, o ya sea en el cuerpo propio o en 
los trayectos trans-individuales. Desde esta otra orilla del 
mar ha sido difícil evadir las paradojas sobre la distancia 
y aunque las reinvenciones del océano han surgido en 
mi imaginación, las he vivido con el cuerpo como brújula a 
través de metáforas e interpretaciones de otras/otros: en 
performances ajenas, nuevas travesías, dolorosas navegaciones 
y en los registros de catástrofes medioambientales. 
 



34

En este camino, una epistemología que rehace mi 
existencia en la lejanía, es una epistemología de 
experiencias alargadas, múltiples y repletas de matices 
corporizados entre la producción de la saliva, el deseo de 
saciar la sed (sobrevivir) y la deshidratación globalizada. 
Cada uno de estos fenómenos crea otras relaciones 
entre cuerpos y territorios, quizás más fluidas o aún 
más desconocidas. Poco a poco he ido vinculando mi 
trabajo investigativo con las circunstancias que tejen las 
relaciones entre agua, vida y muerte. De las travesías que 
me han aproximado a experiencias menos vaporosas, por 
no decir opuestas a las lógicas tiranas y heroicas de esas 
relaciones, está el Viaje por la Vida del Escuadrón Zapatista 
421. 
 
El 22 de junio de 2021 terminó en las costas de Vigo la travesía 
marítima propuesta por el Movimiento Zapatista a través del 
océano Atlántico, partiendo de Chiapas, pasando por Yucatán y 
desembarcando en España. Este viaje reescribe “inversamente” 
la historia de las navegaciones de héroes coloniales como 
Cristóbal Colón, Alonso Pinzón y Hernan Cortes. Conjeturo 
yo, con ciertos actos y acontecimientos entre 1993 y 2021, este 
movimiento condensan contemporáneamente los archivos y 
memorias de la expansión marítima de esos navegantes entre 
1943 y 1521. Bajo la sospecha de que el movimiento quería 
cerrar y abrir un ciclo histórico para moldear el futuro del 
siglo XXI, en relación con los quinientos años de colonialismo 
y ocultamiento de los Mayas (como si su historia fuera la de 
los aztecas): el Zapatismo, consciente del aire referencial y 
repetitivo que tuvieron las escenarios del Descubrimiento, 
inventa un entramado “indexical” (lleno de huellas y citas de la 
historia) para ser editado por ellos mismos, con la performance 
y la presencia corporal como punto de partida de toda reedición 
y cambio. En ese camino, siete integrantes del movimiento 
re-interpretan la figura del viajante masculino eligiendo una 
capitana otroa Marijosé, juegan con la estrategia del nombre 
como propiedad, renombrando a Europa con la palabra tzotzil 
Slumil K’ajxemk’op, y se insurgen doblemente, desobedeciendo 
a la idea de que los pueblos originarios son estáticos y están 
reducidos a las “reservas naturales” en que los Estados-nación 
los han confinado. 
 
Este acontecimiento, desde mi visión, fija en la 
percepción del tiempo el efecto prismático del cuerpo. 
El tiempo se pliega quinientos años para presentarnos 



35

una multiplicidad de escenarios divergentes y factibles 
con distintos intérpretes: la travesía pensada como un 
reenactment de las navegaciones del siglo XVI expone los 
efectos latentes de una corporalidad reflejante/reflexiva 
junto a sus distorsiones. Seguramente han existido y 
existirán navegaciones paralelas y transversales a las que 
la hegemonía de la historia nos tiene acostumbradas. Hay 
que recordar que las navegaciones del siglo XVI también 
se constituyeron de repeticiones constantes, así que cabe 
dentro de los desafíos actuales repetir de otra manera para 
el futuro. Todo esto, sin embargo, no se reduce a una mera 
contestación contra-colonial y divergente únicamente del 
expansionismo europeo, es un fenómeno más amplio que 
reescribe las memorias locales de algunos pueblos mayas. 
 
Los desfases temporales del viaje zapatista o la 
heterocronía de las situaciones vividas y referenciadas, 
hacen parte, desde mi perspectiva, de lo que el historiador 
Dilip M. Menon en Ocean as Method; Thinking with the 
maritime ha denominado el paradigma paracolonial. 
Para este autor hay tiempos y espacios que preceden 
y superan lo colonial y se alejan de la abreviación o 
reducción temporal entendida secuencialmente como 
lo precolonial, colonial y poscolonial en un entorno 
global3. Tal coyuntura del tiempo por antonomasia se 
sitúa en retrospectiva a la consolidación de los proyectos 
nacionales y nacionalistas. De esta compresión, 
Menon también subraya que persisten aún historias 
paranacionales como espacios sociales que se sitúan 
del lado y exceden las temporalidades políticas4. El 
propio zapatismo se ha asumido como movimiento 
extemporáneo, es decir, fuera del tiempo y del espacio 
de los Estados y las tensiones homogeneizadoras, es 
decir, de la dominación sobre las sociedades indígenas 
y su autonomía política, lo que claramente habilita al 
encuadramiento que propone Menon.   
 
—¿Cuántas fronteras fluidas nos habitan?— Ojos, 
garganta, lengua, poros, boca, son algunos de los órganos 

3   Menon. M. Dilip. Ocean as Method; Thinking with the maritime. 2020. 
pág. 15.

4   Menon. M. Dilip. Ocean as Method; Thinking with the maritime. 2020. 
pág. 17



36

que pueblan nuestro cuerpo con connotaciones de 
conectividad y flujo —las membranas son permeables 
pero no necesariamente equivalentes entre sí—. De otra 
manera, son los lugares de la producción de lágrimas, 
saliva, sudor y otros fluidos acuosos, transparentes y 
olorosos. Cada vez que pienso en estas superposiciones 
entre cuerpos y fluidos, inevitablemente vuelvo a la voz 
de la gran escritora y poeta Teresia Teaiwa (1968-2017) 
cuando afirmaba lo siguiente: “We sweat and cry salt water, 
so we know that the ocean is really in our blood” (2021), 
refiriéndose a la profunda relación de las sociedades 
isleñas del Pacifico sur con el océano mientras sufren 
paradójicamente su desaparición debido a la crisis 
climática y la evaporación de los glaciares. 
 
Hace cinco años Eduardo freitas, el artista brasileño, expuso 
en una caja de terciopelo azul la sonrisa del mar. Titulada 
en portugues Sorriso do Mar, era una alegoría al primer 
encuentro de Freitas con la costa alentejana de Portugal. 
El ensamblaje era sencillo, recolectó veintiocho piedras y 
cascarones de nácar, tal como la cantidad de dientes que 
tenía en su boca y luego, fijó a cada uno de estos elementos los 
brackets de su aparato de ortodoncia. Dice el mismo Freitas en 
un post de instagram: “Fui a mojarme los pies en la saliva del 
mar [...], espuma blanca que se hace después de que las olas 
golpeen el litoral”.
 
En esta analogía, entre las zonas interiores y exteriores, 
la producción de fluidos se convierte en el reflejo de 
situaciones contradictorias, involuntarias, arrasadoras, 
dolorosas, congestionantes y accidentales adquiriendo 
significados más allá de la biología y la morfología. 
La materia líquida constituye un medio acuoso afectivo 
dentro del sistema hídrico corporal a escala micro 
pero segmentado entre todas esas fronteras líquidas 
o situaciones. Este sistema, de distintas dimensiones, 
determina el sentido de la existencia tal como lo hace 
el paradigma globalista y sus lógicas envolventes: 
extractivismos, especulación y hegemonía. Habitamos el 
agua como ella nos habita a nosotras, somos el lugar de 
las avalanchas y de las sequías, de la contaminación y de 
los naufragios, del archivo y de la memoria. 
 



37

Creo que llevo una mar
en mi interior.

Escúchala por mi ombligo,
Huele las corrientes

que exhalo.
 

Siente la bruma a lo largo
de mi piel,
se expande
sin límite

como el horizonte.
 

La luna menguante
le baila descarada

al compás de la marea
en busca de la bahía

que acoge la borrasca.
 

El oleaje de mis lumbares,
la tracción de mis piernas

que atrapan tu cuello
reciben tus ojos

cargados de bochorno.
 

Poema recopilado en sitsiritsit de Karessa Malaya Ramos.
Edición de La Parcería, 2023.

 
Diciembre fue un tiempo en el que retumbaron tres palabras 
en mi mente; Tagalog, Manila y migración. Sobre Filipinas 
había escuchado muy poco hasta que por el azar de mi 
propia errancia llegue a la casa de Marianne en Viena y a la 
presentación del libro de Karessa en Madrid, ambas provienen 
de esa zona del mundo. Marianne no pudo evitar contarme 
las palabras cruzadas entre Español y Tagalog, se refería a 
la bintana (ventana) para decirme que a través de ella veía 
el paisaje cubierto de cultivos de café y que no hacía del café 
una bebida con asukal (azúcar), sino que lo espolvoreaba 
sobre el pescado seco con arroz. Karessa hizo de su necesidad 
de aprender Español un intersticio de re-combinaciones 
lingüísticas inusitadas que hieren el código de cada una de 
esas lenguas y no pretende generar un sentido estricto pero sí 
dibujar sus emociones.

¿A qué se debe ese biyahe (viaje) de proximidades tan inusual 
entre el Tagalog y el Castellano? En retrospectiva, creo que 



38

esas conversaciones entre nosotras tres, contienen los viajes 
de los galeones comerciales de Manila a Acapulco, de allí 
hasta Veracruz y luego hacia Sevilla o Cádiz, y al contrario. 
Contienen las inhalaciones de antiguas respiraciones y los 
riegos de las agriculturas de la expansión.
 
Cada una de estas palabras, por otra parte, se cuela en 
el vórtice de las referencias a importantes autores del 
pensamiento acuatico y oceanico. Brevemente recorro 
las navegaciones poéticas plasmadas en las letras de 
académicos y escritores, desde el caribe insular y el ritmo 
sereno de sus aguas cristalinas, el apasionante campo 
de un Pacifico náufrago, hasta los posicionamientos de 
los habitantes del cúmulo de islas que conforman uno 
de los tantos Archipelaghost del sudeste asiatico. Mark 
Teh, performance malasio, ha usado este neologismo 
para denominar, entre otras cosas, a las existencias 
invisibilizadas o desaparecidas entre los grandes 
archipiélagos de plástico que emergen actualmente en 
el océano Índico5. El énfasis en esta palabra, que une 
pequeñas masas de tierra con su espectralidad, junto 
a un ensayo sobre la obra de la artista indonesia Tita 
Salina, irremediablemente me transporta a relaciones 
conceptuales y materiales entre cuerpos, ecosistemas y 
sus transponibilidades literarias, orgánicas, imaginativas, 
metabólicas y metafóricas en una diversidad de ambientes; 
cohabitamos un mundo de próximos Archipielaghost. Las 
islas futuramente desaparecidas, las políticas migratorias 
y ambientales, los territorios artificiales y los antiguos 
enclaves coloniales son tópicos latentes y detonantes 
que se pliegan en tiempos coincidentes y reposan en 
reflexiones alternativas sobre las aguas como medios pero 
también como entidades críticas de la misma modernidad 
en que nos vemos sumergidas.
 
Huda Tayob planteó en la curaduría Index of Edges (2023) — 
como parte de la Biennale di Architettura de Venecia— varios 
ejes relaciones cargados de historias, epistemologías marítimas 
y formas de coexistencia humana y no-humanas entre litores, 
bordes y zonas profundas del mar en un diálogo diametral con 
los territorios costeros del este de África. Así Tayob propone: 
1). Watery Archives, 2). Watery Drawings y 3). Watery Stories. 

5   Mark Teh & Faiq Syazwan Kuhiri - Archipelaghost - Video essay on Tita 
Salina.



39

Captura mi atención que Tayob plantee las narrativas, los 
dibujos y la historia fuera de los planos representativos del 
mapa y de la cartografía como método. Ella se aproxima 
del océano como método (Menon et al., 2022) más que de la 
tierra firme como canon para narrar los territorios. Para este 
proyecto, esta arquitecta reúne un grupo disímil de prácticas, 
existencias, archivos y presentes en flujo y reflujo, a los cuales 
nos conduce a través de índices. Según Tayob: “un índice no 
es un mapa: en lugar de delinear fronteras, reúne personas, 
reposiciona historias y extrae significado”. El índice evita 
formar fronteras donde nunca las ha habido, contornea la 
impronta de espacios que antes o después de ser fijados ya no 
son los mismos. 

—¿Habitamos el agua o nos habita ella?— Podría comenzar 
mencionando una fórmula común al medio líquido 
constitutivo de todos los cuerpos: el 70% de nuestro cuerpo 
es agua, la misma cifra se da para los océanos del mundo 
y solamente un 1% es agua dulce. Esta comparación 
material entre cuerpos de distinta dimensión amarra en 
sí una perspectiva dialéctica-relacional a la manera que 
lo ha desarrollado Jamie Linton en What is Water? The 
History of Modern Abstraction (2010). Según Linton no 
hay un afuera y un adentro en este proceso vital [...], es 
decir, la permanencia nuestra es indiscernible de esa 
transversalidad de los fluidos por células, órganos y otros 
medios. Por otra parte, y como él mismo admite, la ciencia 
ha reducido el conocimiento del agua a una relación 
abstracta y no menos violenta al separarnos de un ciclo 
que permea absolutamente todos los cuerpos. De ahí que 
sea necesario repensar la conectividad y la comunicación 
entre los flujos vitales como relaciones sociales ancladas 
a nuestras propias circunstancias y conocimientos. 
 
La teoría de la Mareodéctica/Tidalectics de Kamau Brathwaite 
es un punto clave de regreso y recurrencia si se quiere dirigir la 
atención hacia el océano desde una perspectiva insular. Según 
la investigadora Elizabeth DeLoughrey, la mareodéctica es una 
herramienta metodológica que pone de relieve como un modelo 
dinámico de geografía puede dilucidar la historia insular y 
la producción cultural en un marco cambiante y complejo 
que entrelaza mar y tierra, diáspora e indigenismo, rutas y 



40

raíces6. La aparición del pensamiento cíclico y alternativo de 
Brathwaite se opone a la linealidad de la historia y resulta 
un contrapeso al tropo colonial europeo de la isla aislada y 
su recurrente mistificación. Desbarata el modelo de ensamble 
entre esos lugares aislados y las historias continentales, 
especialmente mediterráneas, que el expansionismo de las 
navegaciones quiso instituir, destacando que para él, tras 
las corrientes inesperadas del mar, suceden comunicaciones 
y conexiones previas o paralelas, e incontables hechos que 
superan o rebaten las suposiciones políticas y culturales 
dominantes. 
 
En consonancia con esta perspectiva, Linton nos habla 
de una Hydrolectics/hidroléctica como una política de las 
aguas, en cuanto una materia no neutral y no meramente 
dada7. Esta actualización hacia una ecología política es 
transitiva, desde mi punto de vista personal, podemos, 
por un lado, trasladar la noción de hidroléctica a la densa 
permeabilidad de las funciones corporales dentro de un 
marco global sedimentando en los distintos fluidos que 
nos habitan, por ejemplo, referirse a la deshidratación 
corporal como una regularización del consumo mediada 
por la desigualdad; por otra lado, la conectividad nuestra 
con otros flujos de historias y cuerpos se forja entre 
mareas y jerarquías. En toda política de las aguas, las 
interrelaciones tienen una superficie que refleja sus 
faltas de coherencia, que desmitifican su inalterabilidad 
y equilibrio. 
 
En 2017, Stefanie Hassler presentó la curaduría Tidalectis en 
referencia al mencionado escritor barbadense. Su apuesta, 
en alusión a los viajes de ida y vuelta que Brathwaite sostuvo 
a lo largo de sus años como poeta y literato, la llevaron por 
los mitos, las travesías marítimas, las rutas comerciales y los 
orígenes microbianos. Este giro desde la inmensidad líquida 
del océano hacia la celularidad profunda es también una 
extensión temporal, recordando que la existencia de otros 
seres, como las medusas, recorren hace más de 500 millones 
de años las transformaciones geotérmicas y geofísicas de la 

6   DeLoughrey, E. M. (2007). Routes and roots: Navigating Caribbean and 
Pacific Island Literatures. University of Hawaii Press. pp. 2

7   Linton, Jamie. What is Water?. The History of a Modern Abstraction. 2010. 
pp. 223 - 224



41

tierra. Tal es el caso de la obra Tamoya Ohboya (2017) de Tue 
Greenfort, en la cual presentaba tales existencias milenarias, 
sin huesos, sin corazón o cerebro centralizados, y de redes 
neuronales dispersas como los nuevos habitantes de las zonas 
grises de un calentamiento climática que hoy surge entre las 
sequías y los excesos, entre el calor y el frío drásticos.
 
Vertientes de conocimiento como la Hidrología, los 
Estudios críticos oceánicos y los Estudios de performance 
han generado un campo combinado de trabajos 
resonantes, partiendo de la idea de que hay que 
descender y descentrar: ir de la cabeza al torso y a los 
pies, ir de la costa a las profundidades del mar y de 
los amplios volúmenes de agua a los flujos internos 
y subterráneos de este líquido. Así mismo estos tres 
campos de investigación han establecido nuevos cuerpos 
de teorización desde la liminalidad de los conocimientos 
abarcando la antropología, la geografía, etnografía, la 
literatura, los estudios feministas y queer, etc. Su visión 
escalonada descentra y expande las definiciones de cuerpo, 
representación y escenario; de tal manera que es posible 
invertir las funcionalidades de un cuerpo en un territorio 
geográfico y de tal orientación, percibir la existencia de 
nuevos escenarios liminales. El cuerpo humano ha estado 
vinculado al espacio terrestre y superficial, descartando 
la permanencia de nuestros cuerpos en lugares 
insospechados, no obstante, ahora tenemos la posibilidad 
de registrar el reverso de esos vínculos más comunes con 
la epidermis de la tierra. 
 
Hace unos días se instaló el trabajo de Teresa Solar Abboud en 
la Kunsthalle Lissabon. Apreciables son las referencias a unas 
gramáticas orgánicas y funcionales, por demás ficcionales, 
que de los cuerpos la artista toma y convierte en grandes 
y coloridas esculturas; allí me ví sumergida en el timbre o 
tímpano de mis oídos o en alguna cavidad incierta de mi nariz 
o vagina. En una de sus ilustraciones se asomaba una cabeza 
de un hueso incognito. Con la curiosidad propia, llegué hasta 
Osteoclast (I do not know how I came to be on board this ship, 
this navel of my ark), dos kayaks en forma de huesos pintados 
de rojo. El Cúbito y el Radio, separados esta vez y totalmente 
huérfanos del antebrazo, se convertían en una metáfora de 
navegación, la porosidad de los huesos particularmente por 
efecto de los osteoclastos dotaba a esas balsas de los nichos 
exactos para albergar los navegantes dentro. Entre palanca y 



42

herramienta, el hueso transmuta su sentido de sostén y pasa a 
ser levedad entre las mareas, es convertido en una tecnología 
de fluctuación en medio de una deriva imaginativa de otras 
vértebras y esqueletos fragmentados. Navegamos por nuestra 
propia organicidad y por el último estadio corporal antes de 
ser polvo.

Como el resto de los de otros seres, nuestro cuerpo 
se sedimenta y aglutina en los afloramientos rocosos 
marinos. Nuestra masa constitutiva redefine otros 
escenarios, los necrológicos. Los huesos se pulverizan casi 
como la arena, se vuelven un desierto de polvo envuelto 
en un sarcofago. El recuerdo de la permeabilidad entre la 
tierra y el mar, dado por accidentes, naufragios, tsunamis, 
entre otros, carga de memorias dolorosas el agua; los 
siglos continúan pasando mientras los cuerpos reposan 
en las profundidades oscuras de un paisaje a simple vista 
inhóspito. El intersticio entre un continente y otro, pasó 
de ser la inmensidad misteriosa y despiadada por la cual 
se inventó un Nuevo Mundo a ser la mayor zona franca 
existente: el borde acuoso, dulce y salado a la vez, es una 
producción social y corporal con desastres impuestos, 
memorias de dolor, abusos de poder, pero también una 
invención ecológica que se debate entre la abundancia y 
la deshidratación total. 
 
Hace ocho años Patricio Guzmán estrenó el documental El 
botón de Nácar8. Este rico material visual relata el vestigio 
del impulso civilizatorio sobre los cuerpos de los Patagones 
y registra los singulares archivos de un viaje que llevaría a 
un indigena patagón a ser instruido tanto en el inglés como 
en las buenas maneras del siglo XVIII, todo esto a cambio de 
un botón de nácar. En otras palabras, el viaje lingüístico por 
el imperio en boga y el aprendizaje de las necesidades de un 
mundo que no era en principio el suyo, le llevaron de vuelta 
al Sur, a un lugar donde él ya no era la misma persona ni el 
ambiente permanecía intocable. 

La historia de la humanidad se compacta en el nácar y 
un ciclo más de dolor que se repite. Un siglo después las 
memorias marítimas se entrelazan.Las huellas de los cuerpos 

8  https://www.fotogramas.es/festival-de-berlin/a5437216/la-memoria-
del-agua-segun-patricio-guzman/



43

desaparecidos en la dictadura de los años ochenta en el cono 
sur, reposan ignotas en las profundidades del mar. Encontrar 
precisamente el botón de nácar, de la camisa de uno de los 
asesinados, incrustado en el riel metálico de tren que se utilizó 
para mantener los cuerpos sumergidos, fue recuperar años de 
incertidumbre, fue llenar el vacío de un sin lugar que antes no 
tenía materialidad.

La historia de la humanidad reposa en las frías mareas del 
duelo sin tiempo.  

Uno de los puntos que captura mi atención en referencia 
a las fronteras líquidas es la comprensión de sus entradas 
y salidas.

—¿Dónde comienza y dónde terminan los límites?—
—¿Si la frontera se anida en un territorio para rehacer 
lo que tiene lugar, no sufre constantemente su 
desdibujamiento?—

En un intentó por trasladar la estructura político-social 
que rige actualmente la migración al ámbito líquido de 
la micro-política, me cuestiono si podemos equiparar ese 
tipo de sistemas de control de flujos con los movimientos 
propios de los flujos corporales, y las corrientes marítimas 
e hídricas dentro de nuestros cuerpos. Para explicar esto 
he tenido que revisar el progreso de los estudios sobre los 
ambientes líquidos. 

Una puerta de entrada a tal comparación es el diseño 
conceptual del Ciclo Hidrológico hecho por Robert E. 
Horton en 1931. El autor da cuenta del proceso cíclico 
del agua como precipitación, transpiración, infiltración 
y evaporación. Lejos de ser un fenómeno desconocido 
para la época, lo que consolidaba el autor era, a su vez, 
una omisión sobre el almacenamiento del agua. Horton 
descartó de su ciclo las aguas existentes pero fuera de la 
libre circulación, como ejemplo, las aguas retenidas en 
usos industriales, el agua potable o las aguas desviadas 
de su cauce temporalmente. Este camino, tal como lo 
anota Ifor Duncan, les llevó a varios otros estudiosos a 
trasegar por el largo camino de los líquidos estancados. 
De tal configuración, Duncan fórmula el término Necro-
hydrology para referirse a “un conjunto de procesos y 
dinámicas incorporados a la utilización del agua como 



44

un arma y parte del conflicto belico librado por el capital 
contra aquellos a quienes empobrece”9. Según este último 
autor, al estar el agua al servicio de la extracción a gran 
escala, se producen formas de conocer y gestionar las 
zonas de tránsito entre la vida y la muerte. En suma, el 
agua también es retenida, intoxicada y llevada hasta los 
límites de su muerte.
 
En la 11 Bienal de Liverpool —curada por Manuela Moscoso y 
la cual se llevó a cabo digitalmente por causa del COVID-19—, 
se declaraba como parte del statement curatorial que: “La 
boca, como un puerto, es una abertura. Un lugar de primer 
contacto con el exterior. Regula dos formas de tráfico: la 
importación (a menudo oxígeno, alimentos) y la exportación 
(a menudo idioma, dióxido de carbono). Mientras que 
la apertura y el cierre de la boca se pueden controlar 
deliberadamente, el estómago sabe lo que la boca no sabe.[...] 
El puerto de Liverpool encarna la circulación intensificada y la 
interacción necesaria: como primer muelle húmedo comercial 
del mundo, es sinónimo de movimiento de mercancías físicas, 
transporte y separación de cuerpos, protección, control y 
conexión, así como de incesante intercambio de información 
y conocimientos. Hay producción, invención y resistencia a 
pesar de la imposición y la restricción” 10...  
 
La clausura de los medios líquidos ha consolidado el 
paradigma de la privatización y capitalización, sin 
embargo, también su subversión y explosión repentina. 
De repente un dique de una hidroeléctrica se estalla y 
causa una avalancha, al Canal de Panamá le escasea el 
agua11 y en ese vaivén desastroso, se intenta apagar las 
llamas con unas pocas gotas, después de que el mismo 
sistema promueve las sequías. 

En el intento por definir el intersticio como espacio de 
permeabilidad, la dicotomía emerge cuando tratamos de 

9  Duncan, Ifor. Necro-Hydrology. https://www.e-flux.com/architecture/
hydroreflexivity/543089/necro-hydrology/

10  Demeuse, Sarah. The Stomach and the Port. 2021. https://www.biennial.
com/previous-biennials/edition-2021/

11   Eavis P. Una sequía afecta al Canal de Panamá. Y el comercio 
internacional lo resiente. New York Times. https://www.nytimes.com/
es/2023/11/01/espanol/sequia-canal-de-panama-comercio.html. 
Published 1 de noviembre de 2023



45

establecer sus límites; en realidad, se trata de estar dentro 
y estar fuera de sí mismas a la vez; volver en sí, re-habitar 
el cuerpo que se ha ido fugazmente. En este sentido, el 
giro hacia un evento personal, como lo ha sido el viaje 
personal que emprendí hace algunas décadas y que es 
parte de la intertextualidad de este texto, se vuelve un 
micro-relato de una narrativa más abrangente sobre los 
flujos de movimiento, pero no solo sobre la configuración 
social de una subjetividad desbordada, sino de una 
pertenencia desarticulada que se intenta re-armar (re-
habitar) en otra latitud junto a otras/otros; precisamente 
esa frontera líquida que da sentido a la corporalidad 
también transfiere sus propiedades y efectos a la 
comunidad.

La precipitación como lágrimas 
¿por qué lloras? ¿acaso son las palabras tan tóxicas como la 
lluvía?
La condensación como sudor 
¿Son los nervios? ¿Tienes hiperhidrosis o es el cambio 
climático?
La evaporación como sed 
¿Gastaste tanta saliva que tu boca está seca? ¿Está el agua 
contaminada?¿Se daño la planta de desalinización del agua?
 
Para finalizar, es indudable que no podemos huir del 
contexto político, económico y ecológico que se cierne al 
respecto. La construcción hegemónica sobre los recursos 
naturales o los bienes comunes como agua, mediante 
un orden social, determina los significados, los usos y 
así como las instituciones a las que le corresponde su 
gobernanza12. 

¿Cómo construiremos nuestras propias formas de 
gobernanza futura sobre el agua y las fronteras líquidas?.

*Este texto es una intervención que teje indiscerniblemente tanto 
al intersticio como a la intertextualidad a la compleja trama de la 
globalización líquida. En efecto, se vuelve un lente contradictorio de los 
flujos, las corrientes y las aguas estancadas dentro de una configuración 
social como de una ecológica caracterizada por la migración y las 

12  Linton, Jamie. What is Water?. The History of a Modern Abstraction. 
2010. p. 7



46

corporalidades en disolución. Editar este texto mezclando parrafos en negro y azul (creando efectos 
multiescalares y multitemporales), así como generar una narrativa de voces en primera y tercera 
persona, tiene la intención de crear un efecto “símil” entre una experiencia alargada del cuerpo y los 
sistemas complejos que conforman el mundo vital del agua. De otra manera, es una crítica a los bordes 
fijos, las lógicas de la propiedad y los límites territoriales del neocolonialismo. No basta una muestra 
para caer en cuenta de nuestro atroz caminar, basta referir a la memoria de todos los caídos hoy que no 
beberán agua del río en Cisjordania, ni mojaran sus pies más en las aguas del Mediterraneo.
 

Referencias

Beloff, L. (2019). Fluid matter and turbulent seas – Liquids and art. Вестник 
Пермского Национального Исследовательского Политехнического 
Университета. Культура, История, Философия, Право.
https://doi.org/10.15593/perm.kipf/2019.4.04

Blackmore, L., & Gómez, L. (2020). Liquid ecologies in Latin American and Caribbean 
art.

DeLoughrey, E. M. (2007). Routes and roots: Navigating Caribbean and Pacific Island 
Literatures. University of Hawaii Press.

DeLoughrey, E. M. (2018). Revisiting Tidalectics: Irma/José/María 2017. En S. 
Hessler (Ed.), Tidalectics: Imagining an Oceanic Worldview through Art and Science 
(pp. 93-96). Cambridge: The MIT Press. 
https://english.ucla.edu/wp-content/uploads/DeLoughrey-Revisiting-
Tidalectics-2018-1.pdf

Demeuse, S. (2023, 6 septiembre). The Stomach and the Port. Liverpool Biennial. 
https://www.biennial.com/previous-biennials/edition-2021/

Duncan, I. (s. f.). Necro-Hydrology. E-FLUX.
https://www.e-flux.com/architecture/hydroreflexivity/543089/necro-hydrology/

Eavis, P. (2023, 1 noviembre). Una sequía afecta al Canal de Panamá. Y el comercio 
internacional lo resiente. New York Times.
https://www.nytimes.com/es/2023/11/01/espanol/sequia-canal-de-panama-
comercio.html

Goethe-Institut Indonesien, Teh, M., & Syazwan Kuhiri, F. (2021, 12 noviembre). 
Mark Teh & Faiq Syazwan Kuhiri - Archipelaghost - Video essay on Tita Salina 
[Vídeo]. YouTube. Recuperado 10 de enero de 2024, de https://www.youtube.com/
watch?v=lxNdiAg9uiQ



47

Index of edges. (2023). Huda Tayob. Recuperado 2 de enero de 2024, de https://
indexofedges.net/

Linton, J. (2010). What is water?: The History of a Modern Abstraction. UBC Press.

Mawani, R. (2018a). Oceans as method. Renisa Mawani. https://www.renisamawani.
org/oceans-as-method-1
Excerpted from Across Oceans of Law: The Komagata Maru and Jurisdiction in the 
Time of Empire (Duke University Press, 2018), 17-26.

Menon, D. M., & Zaidi, N. (2023). Cosmopolitan cultures and oceanic thought. 
Routledge.

Menon, D. M., Zaidi, N., Malhotra, S., & Jappie, S. (2022). Ocean as Method: Thinking 
with the Maritime. Taylor & Francis.

Sánchez, S. (2015, 9 febrero). La memoria del agua, según Patricio Guzmán. 
Fotogramas. https://www.fotogramas.es/festival-de-berlin/a5437216/la-memoria-
del-agua-segun-patricio-guzman/



48



49

Aquí estamos



50



51

Cartografías de la 
memoria e imaginación 

política. Diásporas, nodos 
comunitarios y espacios 

de posibilidad.
Fabian Villegas



52

Todo proyecto curatorial puede ser en sí mismo una 
cartografía, la disputa está en inventar la cartografía, 
en hacer una cartografía de las ausencias, de todas 
las ecologías que han sido invisibilizadas, silenciadas, 
borradas, del ecosistema cultural. Y entender las 
posibilidades que tenemos desde la redefinición de una 
cartografía de los intersticios para disputar espacios 
de justicia social, justicia espacial, justicia racial, 
justicia ambiental, soberanía creativa, y sobre todo 
activar espacios de rehistorización, memoria histórica 
e imaginación política como sujetxs diasporicxs y 
migrantes, damnificadxs de la modernidad, arrojadxs a la 
ilusión de la “contemporaneidad”.



53

There is no life that is not geographic
Ruth Wilson Gilmore.

En la “poética de la relación” de Glissant el archipiélago 
es un lugar de enunciación y el océano nodos de 
interdependencia desde donde se articulan ancestralidad, 
transmodernidades y memoria histórica en la experiencia 
diaspórica.

El océano es para el Sur, etnoterritoralidad y melancolía 
poscolonial.
 
El Sur no es un reclamo, el sur es una afirmación. El sur 
no es un objeto, el sur es un lugar de enunciación. El sur 
no es una región, el sur es una geopolítica, una corpo-
política de conocimiento. El sur es un espacio itinerante, 
una red de genealogías, sistemas de interdependencia. 
El sur es pluri temporal, el sur estuvo, a veces está, y lo 
estamos construyendo como posibilidad.
 
De cara a los entramados necropolíticos, las políticas 
de la desmemoria y los procesos de derechización y 
ultraconservadurismo a escala multipolar, es fundamental 
profundizar los diálogos Sur-Sur a fin de superar el viejo 
modelo estacionario de la cultura decimonónica que 
administra y legisla la cultura como si se tratara de un 
ministerio de artes, que termina por silenciar, invisibilizar, 
residualizar y borrar todo ecosistema cultural, espacio de 
memoria, tramas comunitarias, prácticas disidentes y 
experiencias racializadas de saber que no se enmarcan 
dentro de los paradigmas coloniales.

 



54

Bajo esta perspectiva vale la pena retomar aquella 
idea marginal del cineasta brasileño Glauber Rocha, 
en su película Barravento quien abogaba por una 
“contra- antropología de la cultura”, en la que entendía 
metafóricamente la cultura como un cuerpo orgánico 
en el que cada órgano es constitutivo y dependiente uno 
del otro, no importa que tan pequeño sea, es vital para 
el funcionamiento del cuerpo total. La tesis es relevante 
no solo para desjerarquizar  prácticas culturales, o dar 
espacio a otras genealogías culturales, sino también para 
pensar experiencias culturales, epistémicas, de saber y de 
recuperación de memoria histórica, deducidas de espacios 
no tradicionales de producción de conocimiento, como 
espacios de lucha, cotidianidad, formas de organización 
comunitaria producto de los legados anticoloniales 
de resistencia.Entendiendo la cultura en el Sur Global 
como todo ese conjunto de prácticas que han sido 
históricamente resultado de los procesos organizativos 
de “resistencia”. Con resistencia no nos referimos a 
esa colonización del relato que reduce resistencia a 
desobediencia civil, sino a todo ese conjunto de prácticas 
que se han enmarcado como espacios para la afirmación 
de la vida, para la reproducción y sostenibilidad de los 
tejidos comunitarios, para la recuperación de espacios 
de memoria e imaginación política. Esto puede ser a 
través de la comida, el humor, la oralidad, los patrones 
de sonido, las formas de organización comunitaria, la 
estética, el lenguaje, sistemas de fe, órdenes de sentido, 
el baile, formas de habitabilidad, prácticas espaciales, 
gestualidades, formas de performatividad, o las relaciones 
que establecemos con la tierra y el territorio etc.
 
Quienes trabajamos directa o indirectamente en el 
campo cultural, siempre vimos en la cultura un espacio 
de potabilidad para los horizontes utópicos, los relatos 
emancipatorios y los procesos de democratización 
radical, sin identificar con rigor que el papel de la 
“cultura”, desde principios del siglo XX bajo la sombrilla 
de los Estados Nación, se instrumentalizó principalmente 
como una política de imposición de modelo civilizatorio, 
como un patrimonio ideológico de Estado, como una 
política violenta de amestizamiento, como un dispositivo 
asimilacionista y ficcionario para encubrir los estructuras 
de desigualdad racial por antagonismo colonial histórico. 
Todo entramado cultural  ha sido en sí mismo un modelo 



55

cartográfico que ha configurado criterios coloniales de 
jerarquización cultural, entre Nortes Globales y Sures 
Globales, entre culturas nacionales, y regionalismos 
culturales, entre la “contemporaneidad cultural” de 
las ciudades capitales, de los espacios metropolitanos 
blancos, y el folclore como narrativa colonial de 
inferiorización cultural en los espacios no urbanos, 
rurales, periféricos, no metropolitanos, o metropolitanos 
pero atravesados por marcadores de diferencia colonial y 
desigualdad racial.
 
Bajo esa premisa, ¿cuál es el papel del Sur frente a nuevas 
disputas de imaginario, disputas simbólicas, disputas 
narrativas o la creación de nuevas formas de imaginación 
política, o en el acompañamiento a nuevos procesos 
creativos y prácticas artísticas? ¿Cuál es el papel del Sur 
frente a las políticas de la desmemoria impuestas por los 
metarrelatos de las culturas nacionales y las narrativas 
imperiales?
 
Quizá, una respuesta puede ser la de apostar a ocupar 
un espacio de reconocimiento, identificación política, 
imaginación cultural, memoria compartida, herida 
colectiva que no pase por los regímenes de identificación 
de lo nacional, o mejor dicho quizá apostar a ocupar una 
cartografía desde una geopolítica de conocimiento que 
no esté inscrita en la territorialidad de lo nacional.
 
No es accidental que hayan sido históricamente las 
comunidades diaspóricas, migrantes, disidentes,  
damnificadas de la modernidad, expulsadas del falso 
universalismo de la contemporaneidad en el Norte Global 
quienes también encontraron en la noción de SUR un 
ejercicio cartográfico para el autorreconocimiento, 
un espacio de fugitividad y reconceptualización de la 
identidad y el concepto de comunidad.
 
No hay Sur sin trama comunitaria, no hay Sur sin ese 
ejercicio de translocalización identitaria que sustituye 
a la nación por redes de ancestralidad, herida colonial, 
patrimonio afectivo, memoria histórica en la construcción 
de esa “comunidad imaginada”. 
 
El Sur es exiliante, no solo en términos territoriales, 
identitarios, sino temporales, vive de espaldas a los 



56

regímenes de temporalidad colonial, construimos 
metáforas de futuridad a través de nuestros ejercicios de 
recuperación de memoria histórica en base a una mirada 
anti-esencialista del pasado. Si el Sur es una condición 
ontológica de la experiencia diaspórica, el exilio es una 
condición espacio-temporal de la sureñidad.
 
Quizá anterior a la pregunta de qué significa curar desde 
el Sur, vendría bien a colación aquella duda genealógica 
de la cineasta Sarah Maldoror en la costa de Orán durante 
el proceso de descolonización en Argelia, ¿cómo narrar 
el Sur? Pregunta que fue clave para la construcción de 
la Escuela de Cine y Televisión en Santiago de los Baños 
en Cuba, para los ejercicios de contravisualidad de John 
Akomfrah, para el desarrollo del Primer Congreso de la 
Cultura Negra en las Américas (1977) ideado por Manuel 
Zapata Olivella y Abdias Nascimento, en Cali, para la 
construcción etimológica del concepto “Globalecticas” 
de Ngugi Wa Thiongo, para la cartografía anticolonial de 
Lélia Gonzalez en su concepto de Amefricanidad, para las 
(trans) ancestralidades muxes, para la noción de futuro 
ancestral de Ailton Krenak, para la antimonumentalidad 
de Sethembile Msezane, o para la profundización del 
concepto de fugitividad a través del patrón rítmico, desde 
Alice Coltrane a Eddie Palmieri, para la formulación 
pedagógica de Asiko de Bisi Silva, o para el mapeamiento 
de la geografía emocional de Qiu Zhije, etc.
 
Frente a aquella pregunta sobre la narración del Sur, puede 
ser pertinente traer a colación aquellas provocaciones 
que suscitó en su momento “Cruz del Sur” presentada por 
Cildo Meireles en el Tate Modern en 1970, donde quedaron 
registros, operaciones y anécdotas, sobre el derecho 
al conceptualismo del Sur, sobre el derecho a la ficción 
desde el Sur, sobre el derecho a la creación de un orden 
simbólico desde el Sur. Recupero la noción de derecho, 
porque el Sur siempre ha estado atravesado por esa 
injusticia epistémica que condiciona su conceptualismo 
a la narración autorreferencial de su calamidad. De esa 
anécdota quedaron otros relatos que han servido para 
la trazabilidad de lo que en un ejercicio de soberanía 
creativa imaginamos como estética anticolonial.
 
Menciona el curador singapurense Lee Weng Choy que 
quizá el origen de la cultura empezó en el momento que 



57

empezamos a generar metáforas sobre la naturaleza. 
Bajo esa premisa desde la experiencia del Sur valdría no 
solo pensar sobre la genealogía de nuestras metáforas, 
sino incluso pensar la relación íntima entre metáfora y 
ancestralidad, y donde identificamos la relación entre 
metáfora y horizonte utópico, metáfora y espacio de 
posibilidad, metáfora y cartografías emancipatorias, 
metáfora y ecosistema anticolonial. De Kojo Laing a 
Kodwo Eshun, de Ailton Krenak a Sylvia Wynter, de Sarah 
Maldoror a Daniel Munduruku la metáfora libre, fugitiva,  
aparece como un dispositivo de soberanía cultural, como 
un espacio de posibilidad para la construcción de lenguajes 
de futuridad, como una cartografía cognitiva libre para 
las estéticas anticoloniales, para las afrotopías, para los 
futurismos indígenas, para las transancestralidades, para 
la disputa civilizatoria.
 
En ese sentido para hacer una categorización más simple, 
podríamos entender las estéticas anticoloniales como todo 
ese conjunto de prácticas, lenguajes, órdenes simbólicos, 
gestualidades, metáforas, sistemas de significación 
que interpelan las retóricas, los relatos, las narrativas, 
los discursos del arte contemporáneo, la estética 
moderna y la trazabilidad de su genealogía colonial. 
Situando la estética anticolonial, no como algo limitado 
a la cartografía del arte moderno, sino como algo que 
involucra territorialidades más amplias, espacialidades 
distintas, materialidades más porosas, lenguajes más 
abiertos, que existen en dimensiones relacionales,  que 
habitan en la intersección, que se construyen desde el 
eslabonamiento conceptual.
 
No hay estética anticolonial sin Sur como lugar de 
posicionalidad, no hay estética anticolonial sin intersticio, 
espacio de interdependencia, y eslabonamiento conceptual.
 
Una de las características del pensamiento del sur es su 
dimensión relacional que articula inter-saberes, inter-
movimientos y sistemas de pluri-temporalidad que en 
la metáfora encuentran espacio de traducción para la 
estética anticolonial.
 
¿En qué momento dialoga el lenguaje de Lukas Avendaño 
con el de Tracey Rose? ¿En qué momento el lenguaje de 
Nástio Mosquito dialoga con el lenguaje de Benvenuto 



58

Chavajay?¿En qué momento el lenguaje de Mous 
Lamrabat dialoga con el futurismo indígena amazónico 
de Davi Kopenawa o con el trabajo de Mati Diop? ¿En qué 
momento el lenguaje de Zanele Muholi dialoga con el 
trabajo de Julieth Morales? ¿En qué momento el lenguaje 
de Mónica de Miranda, dialoga con el trabajo de Wu-
Tsang? ¿En qué momento el archivo Gina Dedier dialoga 
con la memoria de Sammy Baloji o la coreo(geografía) 
de Awilda Sterling? En esa intersección está la estética 
anticolonial, en esa unidad analítica de significación, 
en ese común denominador, en ese eslabonamiento 
conceptual, en ese espacio de traducción reside la estética 
anticolonial.
 
Las estéticas anticoloniales existen dentro de una 
dimensión de multiheterogeneidad, son policentradas, 
su condición transgresora, inventiva, su papel frente 
a nuevas disputas de imaginario, disputas simbólicas, 
disputas narrativas o la creación de nuevas formas de 
imaginación política, está justamente en su interrelación, 
en el diálogo Sur- Sur entre las múltiples genealogías, o 
mejor dicho en el encontrar procedimientos de traducción 
desde el Sur que interrelacionan lo intraducible, que 
crean elementos de identificación política,  resonancia 
cultural, y memoria compartida. No podemos entender 
las estéticas anticoloniales como simples discursos 
reactivos a los discursos estéticos de la modernidad, 
sino como espacios de potabilidad a procesos inventivos, 
imaginativos, colaborativos, globalécticos, dentro de 
la disputa de sentido, la disputa política por el campo 
estético y cultural.
 
¿Cómo las estéticas anticoloniales tensionan la 
monumentalidad colonial? ¿Cómo problematizan 
los regímenes de representación y cultura visual, las 
tradiciones coloniales de mediación, los sistemas 
neoliberales de exhibición, circulación, mercantilización, 
los diagramas de poder alrededor de la museología, los 
regímenes narrativos de autorización de la práctica 
curatorial, las fronteras epistémicas de la práctica 
artística, los modelos de ordenamiento alrededor de la 
estetización de la vida cotidiana ¿Cómo desnudan la falsa 
ilusión de la contemporaneidad?, son provocaciones que 
deberían ser inmanentes a su operación política.
 



59

¿Cómo se interrelacionan estas estéticas espacialmente? 
¿Cómo entran en resonancia, diálogo con el ecosistema 
cultural? ¿Cómo activan conversaciones en la comunidad?, 
¿Cómo pueden ser pedagógicamente disparadores de 
activación de memoria histórica? ¿Cómo disputan lo público, 
y abren espacio a otros dispositivos de patrimonialización 
cultural, cómo pueden ser espacios de performatividad 
para desautorizar el archivo colonial? ¿Cómo pueden 
ser dispositivos que den acompañamiento a procesos 
reparativos, restitutivos, redistributivos en términos 
comunitarios?
 
La tradición occidentalocéntrica de conocimiento ha 
colonizado el papel de la metáfora, ha aniquilado su 
capacidad como dispositivo imaginativo de posibilidades, 
debido a una dimensión analógica, cerrada, de simple 
traducción colonial, las luchas por la soberanía cultural son 
también, en el campo del saber y la futuridad, las luchas por 
metáforas abiertas, fugitivas, desobedientes, resistentes, 
intraducibles a los regímenes coloniales, ahí residen los 
espacios de posibilidad e imaginación política para las 
estéticas anticoloniales.
 
No hay una genealogía de la estética anticolonial en 
términos unitarios, hay múltiples genealogías, no hay punto 
de partida, no hay un punto de origen, hay un principio de 
desuniversalización, tal como lo han pensado muchos de los 
futurismos indígenas, el origen es una ficción.
 
Cierro con una anécdota, en el marco del Festival de 
fotografía de Bamako en Mali, en una de los paneles se abrió 
una discusión en torno al derecho de la autorrepresentación, 
a partir de cómo la autonomía gestual en el retrato, había 
cambiado los regímenes de representación colonial y 
violencia escópica a través de la fotografía y la imagen en 
Sur Global. De James Barnor, a Malick Sidibe, de Martin 
Chambi, a Homai Wyarawalla, en la autonomía gestual 
del retratade, no solo reside un ejercicio de desobediencia 
epistémica, estética, narrativa, temporal, en la autonomía 
gestual residió un espacio de ruptura, de posibilidad, de 
fuga, otro lenguaje simbólico, de cimarronaje cultural. En 
la posibilidad de ese encuentro, de ese eslabonamiento 
conceptual, de ese procedimiento de traducción de Ghana 
a Mali, de Mali a Perú, y de Perú a la India se encuentra la 
trazabilidad de una estética anticolonial.



60



61

Por la demanda de lo 
robado. Memorias y 
políticas migrantes, 
sistema cultural y 

antirracismo
francisco godoy vega



62



63

España como proyecto ideológico se ha fundado, desde 
1492, en la caridad para con los subalternos. Pobrecitos esos 
indios incivilizados, idólatras, sodomitas que no conocen 
el camino recto de la salvación cristiana. Los españoles 
fueron caritativos y se “mestizaron” con nuestras 
ancestras indígenas y negras, porque así “mejoraban 
la raza”, porque esas crías sin memoria podrían ser 
adoctrinadas al completo en el occidentalismo cristiano. 
El proyecto funcionó muy bien hasta el siglo XVIII en 
nuestras tierras, con toda la resistencia que hubo a él, 
pero no ha ocurrido igual con quienes decidimos migrar y 
“oscurecer” su pequeño territorio europeo.
 
No es mera coincidencia entonces que vivamos en el 
reino de España tantas poblaciones provenientes de sus 
ex colonias. No se trata exclusivamente de movimientos 
motivados por las dictaduras de Trujillo, Pinochet o 
Fujimori, por conflictos armados internos o destrucciones 
extractivas. El punto en común es el lugar de llegada, 
signada no solo por esa “lengua común que nos une”, esa 
lengua impuesta por el colono, sino por una memoria 
violenta de conquista y colonización que introduce un 
llamado subjetivo y colectivo a un territorio metropolitano1 
para ejercer un reclamo por lo robado, una reparación 
para la “devolución de todas las vidas, cosmologías, 
epistemologías y sexualidades que Occidente, y en 
particular el Imperio español, nos ha querido robar”2

1  Este fenómeno se reproduce con todas las antiguas metrópolis, que se 
constituyen en lugares a los que principalmente migran los habitantes 
de sus ex colonias: Martinica, Argelia y Marruecos en Francia, India para 
Inglaterra, Abya Yala de habla castellana y Guinea Ecuatorial para España, 
Angola, Cabo Verde y Brasil en Portugal, etc.

2  Colectivo Ayllu, “Introducción”, Devuélvannos el oro, Madrid: Matadero, 
2018, p. 10



64

Eleno de Céspedes, el inca Garcilazo de la Vega o 
Fernandito Tupac Amaru nos podrían contar sendas 
historias sobre el racismo y la discriminación que 
vivieron en la España de los siglos XVI, XVIII y XIX 
respectivamente; otra historia nos podrían contar esos 
seis primeros indios taínos, anónimos, que trajo Colón 
en el retorno de su primer viaje al Caribe. Lxs migrantes, 
particularmente lxs provenientes de las ex colonias, 
estamos acá desde 1492: no hemos llegado en los años 
70 con los exilios de las dictaduras del Cono Sur ni la 
descolonización de Guinea Ecuatorial, tampoco en los 
años 90 con la integración de España a la Comunidad 
Económica Europea, sino que estamos presentes desde 
1492, tanto la población de Abya Yala como la población 
africana.
 
En este territorio, estxs incivilizadxs que hablamos la 
misma lengua, pero de forma errada, hemos resultado 
y seguimos resultando incómodxs. Recuerdo una 
conversación años atrás con la artista peruana Daniela 
Ortiz, donde coincidíamos en el análisis de que a la 
subjetividad blanca española (o catalana) le incomodaba 
más la presencia de lxs hijxs de la migración ya nxcidas 
acá y la nuestra, —quienes venimos de sus ex colonias, 
que hablamos su lengua y conocemos su cultura, 
es decir, tenemos cinco siglos de su violencia sobre 
nuestros hombros— que lxs hermanos que no vienen de 
ex colonias españolas, con quienes resultaría más fácil 
aplicar políticas de caridad, tal como lo hiciera el santo 
catalán San Pedro Claver con las personas esclavizadas 
que llegaban a Cartagena de Indias en el siglo XVII.
 
En términos del sistema cultural este proceso violento 
de tensión entre el robo y las demandas por diferentes 
formas de reparación ha tenido repercusiones disímiles. 
En el sistema oficial del  arte, por un lado, desde los años 
80 se comienzan a organizar exposiciones solidarias 
para con los países y poblaciones en situaciones de 
conflicto armado o dictadura, siendo sin duda los casos 
chileno y argentino los que más acogida tuvieron en una 
España que lidiaba con los coletazos sudamericanos del 
franquismo y la introducción acelerada de los discursos 



65

multiculturales3. Si por un lado esto funcionó en clave 
solidaria de exposiciones o iniciativas en contra de 
sistemas políticos no democráticos en ex colonias, 
incluído el conflicto del Sahara, el sistema multicultural se 
intentará concretar también a través de las instituciones 
culturales: el primer proyecto que se planteó este 
horizonte, en 1989, fue el CAAM - Centro Atlántico de 
Arte Moderno, de las Palmas de Gran Canaria, una de 
las primeras instituciones españolas dedicadas al arte 
moderno y contemporáneo, y la primera que se fundó 
con un mandato multicultural de aunar a través de esa 
vocación atlántica y tricontinental de las Islas Canarias 
las artes de Europa, África y América Latina.
 
Con la venida del 92, se marcó un idilio de celebración 
subjetiva de la memoria colonial de la blanquitud 
española, maquillada con tonos multiculturales al 
promoverse, frente a la antigua conmemoración de la 
conquista, la idea del “encuentro entre dos mundos” 
- y nos preguntamos, ¿cuales dos mundos? ¿acaso no 
existían muchos mundos en esos mundos colonizados, 
subyugados, esclavizados, que el colonodescendiente en 
1992 seguía viendo como una unidad frente a la mismidad 
del mundo europeo-civilizado? Bajo dicho eslogan fue 
que se inauguró ese año la Exposición Universal de 
Sevilla, mientras Barcelona organizaba las Olimpiadas y 
Madrid era Capital Europea de la Cultura, inaugurando 
una institución como la Casa de América. Se trataba de 
un triángulo geopolítico macabro de resituar el poder 
del reino español a nivel europeo, vendiendo la carta de 
presentación del vínculo económico y cultural directo 
con América Latina. No por nada, dos años después, 
se inaugurará en Madrid también el nuevo Museo de 
América, proveniente de los antiguos Museo de América 
y Museo de África que había instaurado el franquismo. En 
este contexto, será escasa, por no decir nula, la presencia 
de artistas, curadores o críticxs migrantes o racializadxs, 
siendo tal vez el curador cubano Gerardo Mosquera de 

3  Un claro ejemplo de ello fue la exposición Chile Vive realizada en el Círculo 
de Bellas Artes de Madrid en 1987. Para un análisis de esta exposición ver: 
Godoy Vega, Francisco, “conelchilenoresistentearte, solidaridad. Chile Vive, 
una exposición en España contra el Chile dictatorial”, Aesthesis. Revista 
Chilena de Investigaciones Estéticas, número 48, P. Universidad Católica de 
Chile, 2010, pp. 186-204



66

las pocas voces tercermundistas que tuviesen cabida en 
los debates conmemorativos. El ala izquierda del arte 
español, particularmente en la escena andaluza, realizará 
proyectos, acciones y reflexiones de protesta contra la 
celebración, pero desde la confortabilidad blanca del 
acceso a plataformas y recursos públicos4.
 
El 12 de octubre de 1991, un año antes de la 
conmemoración, y enmarcado en un movimiento amplio 
denominado “desenmascaremos el 92”, se produjo tal 
vez una de las acciones poéticas más significativas 
en términos de violencia y reparación histórica del 
colonialismo. Bajándose desde unas barcas en la Torre del 
Oro, un grupo de cerca de 300 manifestantes convocados 
por una asociación de estudiantes latinoamericanxs 
ingresaron en la Catedral de Sevilla en medio de una 
boda tras la tumba de Colón. En aquel sitio, entonaron 
cánticos y colocaron pancartas que decían, por ejemplo, 
“Descubrimiento de América, acto de piratería”, mientras 
los santeros realizaron actos de vudú contra Colón y su 
memoria bajo las 68 bóvedas y 43 capillas de la catedral. 
La reacción de la policía fue brutal, detuvieron a 84 
personas, de las cuales 42 fueron expulsadas del país 
por aplicación de la Ley de Extranjería. El año 1992 se 
cierra con el reconocimiento del asesinato en Madrid de 
la afrodominicana Lucrecia Pérez Mattos, el primer caso 
reconocido judicialmente como asesinato por xenofobia 
y racismo en la España moderna y democrática. Lucrecia 
se ha convertido en un símbolo de los movimientos 
antirracistas de la última década.
 
Es a partir del 2000 que se comienza a generar un 
movimiento mayor en la demanda por el derecho a 
la existencia y a habitar este territorio de multitud de 
poblaciones migrantes y racializadas provenientes de 
África, Asia, Abya Yala y el Caribe, que se materializó 
en los encierros migrantes: en 2001, por ejemplo, 1000 
migrantes se encerraron en 10 iglesias de Barcelona 
mientras en 2006 otros tantos lo hicieron en la Iglesia 
del Pi y la Catedral -donde fue el primer bautismo 

4  En este contexto se introdujo también el pensamiento indio a través 
de la publicación del artículo de Homi Bhabha “Lo postmoderno y lo 
postcolonial” en el catálogo Tierra de nadie del Pabellón de Andalucía, 
Exposición Universal: Sevilla, 1992.



67

de indios en 1493- propiciando el proceso masivo de 
regularización que entonces se generó, a partir de la 
intervención activista y simbólica en estas instituciones 
evangelizadoras y colonizadoras. En 2018 se produjo 
otro encierro migrante en la antigua escuela Massana 
catalana. Espacios de sobrevivencia migrante ante la 
violencia colonial viva, espacios en su mayoría no mixtos, 
donde arroparnos y abrazar nuestras memorias y dolores. 
La emergencia del movimiento racializado y antirracista 
vino entonces a propiciar un giro radical en las políticas 
de la caridad española, para confrontar directamente su 
privilegio y supremacía.
 
Sin duda, en estos procesos, la energía creativa y el 
arte -reconocido y no reconocido como tal- han estado 
presentes como potencia de vida. La performatividad 
de los cuerpos no blancos interviniendo la normatividad 
blancocristiana, por ejemplo, de las catedrales de Sevilla 
y Barcelona dan cuenta de un otro modo de concebir el 
vínculo encarnado entre arte y vida. Cuantxs defensoras 
de la tierra, cuantxs cimarrones y cimarronas, cuantxs 
indígenas y negros anticolonialistas que han sabido 
crear, imaginar, inventar condiciones de existencia que 
permitieran la vida, el buen vivir que se consigue más 
allá del yugo blanco, el amor profundo con la tierra, las 
aguas y las demás entidades no humanas, ese saber de las 
plantas que envenenan a esclavistas, ese conocimiento 
secreto que los blancos siempre nos han querido robar.
 
Ese secreto se utiliza para la sobrevivencia fuera del 
régimen, y a veces para sobrevivir también dentro de la 
maquinaria. En los últimos años hemos vivido un proceso 
importante, un giro, un pachakuti en esta tierra de colonos. 
Los cuerpos racializados hemos comenzado a demandar 
puestos, instituciones, representatividades. Muchxs 
artistas, curadorxs y gestorxs culturales han comenzado a 
ocupar espacios de toma de decisión o visibilidad, muchas 
hemos sido o somos tokens de un sistema de cuotas. 
La presencia de artistas negros, marrones, migrantes, 
disidentes ha crecido significativamente5. No solo la 

5  Sobre la escena de artistas racializadxs y disidentes sexuales y/o 
de género, ver: Narváez Funes, Iki Yos y Francisco Godoy Vega, “Si nos 
pegas, te escupimos. Resistencias artísticas migrantes disidentes sexuales 
y de género contra la supremacía blanca madrileña”, en: Olivar, Dagmary 



68

programación de instituciones relevantes como el Museo 
Reina Sofía comenzó a programar a artistas fuera del eje 
Europa-Estados Unidos, a través, por ejemplo, de la Red 
de Conceptualismos del Sur, sino que en estos últimos 10-
13 años hemos visto un interés generalizado por invitar 
a voces y saberes de los márgenes del régimen de saber 
blanco. La presencia de pensadoras de la talla de Silvia 
Rivera Cusicanqui o Gladys Tzul Tzul o artistas como Tracy 
Rose van a comenzar a marcar un giro epistemológico en 
el reconocimiento tardío de ciertos saberes. Sin embargo, 
como hemos criticado en innumerables ocasiones, estas 
presencias no han implicado un cambio en la estructura 
interna de las instituciones ni en los cuerpos que tienen la 
potestad de la toma de decisiones.
 
La figura de una gestora cultural de origen ecuatoriano 
como Manuela Villa fue tal vez de las primeras voces 
no blancas reconocidas en el sistema del arte español, 
junto a la de algunos críticos, curadores y directores de 
museos como los cubanos Omar-Pascual Castillo e Iván 
de la Nuez o el colombiano Carlos Jiménez. La reciente 
contratación, en 2021, de Elvira Dyangani Ose como 
la primera directora mujer y negra del MACBA tal vez 
marca un punto de inflexión en la corpopolítica de los 
espacios de toma de decisión en el mundo de la cultura 
en el reino de España. Junto a ello, el establecimiento de 
espacio culturales autónomos como La Parcería y Espacio 
Afro, junto al trabajo de múltiples colectivos antirracistas 
de carácter artístico, universitario o callejero, han 
producido una aproximación significativamente 
mayor a las producciones artísticas de poblaciones 
migrantes y racializadas, convirtiéndose en espacios de 
autopreservación y promoción de prácticas que muchas 
veces son rechazadas por las instituciones blancas de la 
cultura. Desde el pensamiento de mi amiga Iki Yos, me 
pregunto finalmente por la invisibilidad, por lo que se 
pierde en esa ecuación de integración y de acceso, en un 
tal vez necesario retorno al secreto.
 
España, pareciera, comienza a verse menos blanca, 
con todo el rédito simbólico y económico que eso 

(coord.), El Otrx. Arte, cultura y migración en la ciudad de Madrid, Madrid: 
La parcería edita, 2021.



69

conlleva. Los blancos siempre ganan. Y sinceramente 
creo que nosotrxs no buscamos ese triunfo. Habitamos 
el fracaso, conocemos la herida colonial infectada, y 
es desde ahí que aprendemos a sobrellevar las formas 
suavizadas, complejas y contradictorias, culturalizadas, 
institucionalizadas e intelectualizadas, que asume el 
colonialismo contemporáneo, tal como lo hicieran 
nuestras ancestras en los siglos precedentes, como un 
dolor y una vida creativa cíclica y en espiral.



70



71

Autoorganización



72



73

Algunas reflexiones sobre 
la autoorganización 

desde Madrid
Ramón Mateos



74



75

La superación de la noción de autoría junto a la promesa 
de nuevos modos de producción que abogaban por la 
colectivización hicieron pensar a los artistas y creadores, 
en la década de los 60, en la posibilidad de nuevos modelos 
de organización y distribución del trabajo artístico; un 
modelo de colectivización que dio pie a la creación de 
espacios de producción adecuados a tales fines.
 
En 1969, entre otras situaciones similares y en distintos 
lugares del mundo, un importante número de artistas, 
críticos y teóricos que habían participado muy 
activamente en diferentes movimientos sociales del 
momento trasladan las estrategias desarrolladas en estos, 
a las demandas y necesidades de su práctica artística.
 
Pero, ¿podemos argumentar que éste es realmente 
el punto de partida de los espacios alternativos, 
independientes, autogestivos o autoorganizados como los 
denominamos ahora?
 
Para Julie Ault muchos espacios alternativos y estructuras 
colectivas iniciadas por artistas a lo largo de los 70, 
se establecieron como respuestas constructivas a las 
limitaciones explícitas e implícitas de un mundo del 
arte orientado al comercio. Gabriele Detterer por 
su parte sostiene que surgen por la necesidad de los 
artistas de recuperar el control sobre los lugares donde 
se contextualizan sus trabajos, como espacios de 
experimentación sobre las prácticas artísticas ante el 
cuestionamiento de las vanguardias, el status quo de la 
creación contemporánea y la obra de arte como tal. De 
otro lado, Maibritt Borgen, refiriéndose al fenómeno tal 
como se da en la actualidad, considera que se podrían 
entender como un estímulo para el intercambio de ideas 



76

y procesos experimentales, a partir de la búsqueda de 
nuevos modos de relacionarse entre los artistas y la 
sociedad.
 
A finales de la década de los 60 el Dictyostelium discoideum 
nos deparó una sorpresa que ha cambiado radicalmente 
el sistema de pensamiento actual. El hongo del fango, 
ese organismo de color marrón-anaranjado que hemos 
visto en zonas soleadas y húmedas, sobre la hojarasca 
putrefacta o en la corteza de algún árbol, entrañaba 
un secreto que llevó de cabeza a los científicos durante 
décadas.
 
Este hongo solo aparece bajo determinadas 
circunstancias y cuando estas cambian simplemente 
desaparece. Se especuló durante mucho tiempo sobre 
su posible movilidad hasta que se descubrió que 
no era un organismo sino una enorme multitud de 
microrganismos unicelulares que normalmente tienen 
un comportamiento individualizado, pero en condiciones 
concretas tiende a agruparse para alcanzar mínimos 
niveles de supervivencia y cuando los alcanza vuelve a su 
estado individualizado y unicelular.
 
Siendo esto bastante impresionante lo que de 
verdad convierte a este/estos organismo/s en un ser 
biológicamente extraordinario no es tanto este hecho 
en sí mismo como la cuestión de “quién” decide en cada 
momento que hay que agruparse para sobrevivir, “quién” 
da la señal de alarma y “quién” la apaga.
 
Fue necesario el ingenio de una bióloga molecular, la Dra. 
Keller, el del Dr. Segel, físico especializado en matemática 
aplicada, y los estudios sobre morfogénesis del padre de 
la computación electrónica, Alan Turing, para vislumbrar 
lo que finalmente se ha convertido en el principio de la 
teoría de la complejidad o del desarrollo de los sistemas 
emergentes o lo que hoy conocemos como redes sociales.
 
La respuesta a esos “quién” ha tenido una influencia 
extraordinaria en nuestra contemporaneidad: del 
pensamiento a la computación, de la organización de 
nuestras ciudades a los últimos movimientos sociales.
 



77

La respuesta a esos “quién” es nadie o todos y cada uno; la 
respuesta es un modelo de autorganización que partiendo 
de los seres más simples y elementales da lugar a una 
estructura compleja, organizada y capaz de sobrevivir.
 
Desjerarquizado y horizontal, explica a la perfección 
cómo en un momento determinado una serie de 
individuos sin un contacto, ni conocimiento previo unos 
de otros, pueden llegar a formar una red hipercompleja 
de intereses comunes capaz de dar respuesta a cuestiones 
individuales.
 
El desarrollo de un tejido en cualquier área de 
conocimiento o profesión parte de la interrelación de 
los distintos sujetos que lo componen. En el ámbito 
de la creación visual contemporánea, estos sujetos se 
encuentran dispersos entre los diferentes elementos de 
los que se compone el sistema artístico: las instituciones, 
la academia, la teoría, los comisarios, la crítica, los 
investigadores, los artistas, las galerías, el público, los 
coleccionistas y los espacios no institucionales (proyectos 
auto-organizados por artistas como los espacios 
alternativos, etc.). Estos últimos, con sus diferentes 
modelos y estructuras, constituyen la base sobre la que se 
genera el tejido creativo de nuestras ciudades.
 
El principio de cooperación que se encuentra en el 
origen de todos los proyectos, la respuesta imaginativa 
a problemas concretos, la práctica del DIY (hazlo tú 
mismo), así́ como la capacidad para formar públicos 
propios, cimientan redes de colaboración a través de las 
cuales “la comunidad artística habla por sí sola”.
 
Se podría decir que son estos espacios y proyectos 
independientes los que han facilitado en las últimas 
décadas no solo la formación de un tejido creativo en sus 
respectivas ciudades, sino el desarrollo de una práctica 
artística crítica, en la medida en que los espacios de 
circulación tradicionales, el museo y la galería, han 
sufrido un proceso de hiper-institucionalización y se han 
visto obligados a mediar entre distintos intereses, así́ 
como a contentar a un público de masas que incluye las 
más diversas sensibilidades y backgrounds socioculturales.
 



78

Si tomamos en consideración el desafío a las convenciones, 
pero también a las condiciones y a los modos de hacer 
bajo el concepto de autonomía, podríamos remontarnos 
a mucho antes.
 
Las primeras instituciones artísticas también fueron 
fundadas y creadas por los propios artistas, ahí tenemos 
la Académie Royale de Peinture et de Sculpture fundada en 
1648 o el Salon des Refuses de 1864 Impulsado por artistas 
que solicitan a Napoleón III crear su propio Salón donde 
se darían cita los pintores impresionistas como había 
hecho un año antes Courbet abriendo en paralelo al Salón 
Nacional su Pabellón del Realismo.
 
En 1884 Paul Signac, Georges Seurat y Odilon Redon, 
entre otros inauguraron el Salon des Independants dando 
a conocer la vanguardia Posimpresionista. Ya entrado 
el siglo XX el Salon d’Automne en 1903 acercaría a la 
sociedad del momento el trabajo de cubistas, fauves y 
expresionistas y si saltamos de continente en 1913, la 
International Exhibition of Modern Art de la Association 
of American Painters and Sculptor abriría sus puertas a 
las vanguardias en lo que todavía hoy es conocido como 
Armory Show constituyendo una cierta institucionalidad 
frente a las instituciones formales.
 
Una serie de cambios socio-económicos como la 
transformación de una economía fordista fuertemente 
basada en la producción en una posfoirdista que desvía el 
peso de esta a la gestión y la economía financiera, supone 
un fuerte cambio en los procesos y en la división del trabajo, 
que por supuesto inciden notablemente en un medio como 
el arte: Esos cambios en la división del trabajo permutan el 
rol de artista y comisario –que hasta este momento era quien 
se encargaba de cuidar y ordenar las colecciones deja paso 
a propuestas como When Attitudes Become Form de Harld 
Szeemann en 1969, que marcaría un antes y un después al 
colocar al comisario en el centro del proceso creativo–; el 
creciente peso del mercado del arte –recordemos que es 
en estas fechas, 1968, cuando se crea la primera feria de 
internacional de arte contemporáneo: Art Cologne–; el 
aumento del peso de las instituciones artísticas y la incipiente 
aparición de los primeros centros de arte contemporáneo 
como el Centro Pompidou que fue proyectado a finales de 
los 60 y abriría sus puertas ya en 1977.



79

Los artistas comienzan a cuestionar en este punto 
el cubo blanco como espacio de experimentación y 
contextualización de sus trabajos al tiempo que se 
da una desmitificación del estudio del artista como 
entorno aurático e individualista: El trabajo individual 
se colectiviza y el proceso creativo se hace público 
e inacabado y surge la primera crítica institucional 
teorizada. Todos estos factores van a obligar a los artistas 
a reconsiderar sus estrategias.
 
En este contexto, los espacios alternativos son el nuevo 
modelo de auto-organización de los artistas, que aparece a 
finales de los años 60 y principios de los 70 como respuesta 
a este complejo proceso de cambio y transformación 
socio-cultural, entendiendo la auto-organización de los 
artistas como la producción de una institucionalidad 
propia como estrategia crítica frente al sistema.
 
El otro gran elemento impulsor de las transformaciones 
en el tejido creativo estaría ligado a los movimientos 
sociales por los derechos civiles de la década de los 60: 
Así, en Nueva York los artistas ponen en marcha la Art 
Workers Coalition de la que formaron parte entre otros 
Carl Andre, Hans Haacke, Sol Lewitt, Lucy Lippard 
o Willoughby Sharp. De este amplio y heterogéneo 
colectivo abierto surgieron proyectos como: Franklin 
Furnace, Printed Matter, Food o el 112 de Greene Street o 
los que finalmente acabarían convertidos en reconocidas 
instituciones como el Museo del Barrio o el Institute for 
Art and Urban Resources Inc. (hoy conocido como PS1).
 
A título meramente enunciativo caben destacar como 
primeras iniciativas en las que el espacio se convierte 
en un centro para la autoorganización de los procesos 
creativos tendríamos que citar el estudio de Yoko Ono que 
en el Nueva York de 1960 abre sus puestas a la intervención 
de otros artistas para convocar a una comunidad en 
su entorno a participar de procesos experimentales 
ligados a la performance y otras prácticas artísticas 
innovadoras en ese momento; el estudio de Andy Warhol, 
The Factory se convierte en un centro de encuentro y 
experimentación para una generación de artistas desde 
1962 o posteriormente la Fluxhouse CoOperative de George 
Maciunas en 1966, aunque en ese momento sin una clara 



80

autoconciencia de lo que son si podemos reconocerlos 
como claros precedentes.
 
Sin embargo, estas iniciativas no surgen en un contexto 
geográfico o cultural concreto sino que surgen de manera 
casi simultánea en todo el mundo:
 
En 1968 Gyorgy Galantai funda en Bucarest Chapel studio 
en lo que era su propio estudio 1968 y años más tarde junto 
a Julia Klaniczay se convertiría en Artpool en 1979 desde 
donde en 1992 lanzaron el Artpool Archive que todavía hoy 
sigue activo. En ese mismo 1968 en Londres, Peter Sedgley 
junto con Bridget Riley, Peter Townsend y otros fundaron 
una organización benéfica para los artistas necesitados 
de adquirir locales de estudio con alquileres asequibles 
bajo el nombre de Space Provision Artistic Cultural & 
Educational, más conocido como por sus siglas SPACE. En 
Genova entre los años 1969 y 1982 abre sus puertas ECART, 
fundado por John M. Armleder, Claude Rychner y Patrick 
Lucchini durante un Ecart Happening Festival en 1969 
y activo hasta principios de la década de 1980, el grupo 
se hizo conocido principalmente como organizadores 
de eventos, incluidos recitales y exposiciones, así como 
editores y distribuidores de libros y revistas. También en 
1969, en Berlín se crea La Nueva Sociedad de Bellas Artes, 
NGBK por sus siglas en alemán, fue fundada por la mayor 
asociación de artistas de Alemania; mientras en Nueva 
York.

En Nueva York,  comienza su andadura el Museo del 
Barrio, fundado por el artista y educador Raphael 
Montañez Ortiz y un grupo de padres, educadores, 
artistas y activistas puertorriqueños que observaron 
que los principales museos ignoraban en gran medida 
a los artistas latinos. Inicia su andadura en un aula de 
una escuela pública y pasa por un par de colegios (PS) 
distintos hasta asentarse en su espacio actual desde el 
que sigue programando. Sus objetivos, como proclaman 
ellos mismos, son reunir, conservar, exponer e 
interpretar el arte y los objetos de las culturas caribeña y 
latinoamericana para la posteridad. Aumentar el sentido 
de identidad, la autoestima y el autoconocimiento de 
los pueblos caribeños y latinoamericanos relevando su 
patrimonio artístico y llevando el arte y los artistas a 
sus comunidades. Proporcionar un foro educativo que 



81

promueva la apreciación y la comprensión del arte y la 
cultura caribeña y latinoamericana y su rica contribución 
a América del Norte. Ofrecer a los artistas caribeños y 
latinoamericanos un mayor acceso al apoyo institucional 
en el mundo del arte nacional e internacional. Convertir 
a los jóvenes de ascendencia caribeña y latinoamericana 
en la próxima generación de visitantes del museo y en 
actores de la institución creada para ellos.
 
Ya en 1970, Jeffrey Lew, Gordon Matta-Clark y Alan Saret 
acceden a un enorme almacén en el 112 GREEN STREET, 
que heredaría dicho nombre como espacio, en Nueva 
York, en el que invitan a presentar sus trabajos a cualquier 
artista que necesite hacerlo para mostrar sus propuestas 
a un entorno que yo dejaría de crecer.
 
En 1971, Gordon Matta-Clark junto a Caroline Goodden 
y otros miembros del que más tarde sería el colectivo 
Anarchitectur, fundan FOOD en una abandonada cantina 
de comida criolla a la vuelta del 112 de Green Street con 
el objetivo de convertirse en un punto de encuentro 
alrededor de un servicio comunitario de comidas 
organizado por los artistas de la zona.
 
En 1970 Alana Heiss funda Alternative Spaces Movement 
(el Movimiento de Espacios Alternativos) siendo directora 
de proyectos de la Municipal Art Society (MAS), su objetivo 
era reutilizar espacios abandonados e infrautilizados 
en toda la ciudad, y comenzó en nuestros barrios del 
Bajo Manhattan y sus alrededores. Se trataba de un 
movimiento contracultural que criticaba las galerías 
de arte y los museos neoyorquinos, instituciones que 
creaban techos de cristal que impedían a los artistas de 
color, a las mujeres y a las identidades queer conseguir 
las conexiones y la visibilidad necesarias para “triunfar” 
en la escena artística de Nueva York. En 1972 funda 
the Institute for Art and Urban Resources (el Instituto 
de Arte y Recursos Urbanos), que rehabilitaba solares 
abandonados y edificios antiguos del Bajo Manhattan 
y Queens para utilizarlos como espacios creativos y que 
en 1976 abriría el espacio de la Escuela Pública No. 1 de 
Queens, conocido como PS1.
 
En la misma ciudad y en ese mismo año, 1971, comienza 
su desarrollo The Kitchen, fundado por los video-artistas 



82

Steina y Woody Vasulka en la antigua cocina del Mercer 
Art Center; operaba inicialmente como un colectivo de 
artistas llamando The Kitchen Center for Video and Music.
 
En 1972, las artistas Susan Williams y Barbara Zucker y 
otras hasta formar un grupo de 20 artistas cofundaron 
A.I.R. Gallery (Artists in Residence, Inc.) primera galería 
sin fines de lucro, dirigida y mantenida por artistas 
para mujeres artistas en los Estados Unidos. El nombre 
AIR Gallery, reivindica a las mujeres artistas desde ese 
momento como residentes permanentes en el mundo 
del arte. Mientras, un espacio industrial en Coney Island, 
una habitación en un recinto policial de Brooklyn para 
estudios, y los edificios del 22 Reade Street, en el bajo 
Manhattan fueron ocupados y bautizados como Idea 
Warehouse.

En Los Ángeles, en 1973, se inaugura Woman’s Building. 
Fundado por Judy Chicago, Sheila de Bretteville y Arlene 
Raven con un importante programa formativo llamado 
Feminist Studio Workshop. En 1974, abre Art Metropole. 
El centro fue fundado por el colectivo de artistas General 
Idea, como una división de Art-Official Inc. (1972) cuya 
misión es facilitar y documentar la colaboración y el 
intercambio de ideas entre artistas. En 1975, en San 
Francisco, Carlo Loeffler, funda La Mamelle, especializado 
en publicaciones posteriormente empezó a realizar 
exposiciones de video y performances.
 
Franklin Furnace, concebido para dar soporte a artistas, 
se centra inicialmente en libros de artistas, performance 
y escénicas, desde 1976 en Nueva York. En 1990 los 
bomberos les cierran el sótano y comienzan a colaborar 
con otros espacios creando un nuevo modelo de 
colaboración y autoorganización. De igual modo Printed 
Matter, fundado ese mismo año entre otros por Sol 
LeWitt o Lucy Lippard se crea como librería centrada en 
libros de artista y proyectos editoriales y se convierte en 
espacio expositivo, aunque hoy en día es más conocido 
por los proyectos editoriales que sigue promocionando 
y apoyando. Ya en 1979, abre en Toronto Mercer Union 
cuando 12 artistas alquilan un espacio de 1800 m2 para 
promocionar a otros artistas, generando una nueva 
relación entre ellos y la comunidad artística de la ciudad.
En el contexto español, la experiencia colectiva también 



83

fue determinante en la aparición y desarrollo de espacios 
de creación autogestionados, alternativos, independientes 
o autoorganizados; si bien algunos de los más notables 
nacieron de la iniciativa individual su desarrollo no 
podría entenderse sin un entorno colectivo.
 
Como indicaba Karin Ohlnschläger en el catálogo de 
la exposición Espacio P 1981-1997 realizada en el CA2M 
en 2017 «Frente al auge neoliberal en la década de los 
ochenta, relacionado con la privatización de lo público 
y con la mercantilización de los cuerpos y la cultura, los 
artistas próximos a Espacio P pretendían descapitalizar y 
colectivizar la producción y difusión de proyectos»
 
Equivalente al contexto internacional La Real Academia 
de San Fernando se encarga de organizar las Exposiciones 
Nacionales desde mediados del XIX a casi la segunda mitad 
del XX (1856-1968) un peso institucional y conservador 
que si bien tiene su contestación en otras asociaciones de 
artistas como GATEPAC la Asociación de Artistas Vascos, 
ADLAN de Barcelona, la Asociación Juventud Artística 
Valenciana o la Sociedad de Artistas Ibéricos en Madrid 
que serían los que de algún modo traerían las vanguardias 
históricas a nuestro entorno.
 
La dureza de la Guerra Civil y la fuerte represión de la 
posguerra ralentizan los procesos y capacidades de un 
medio tan frágil y poroso como el artístico, sin embargo, 
ya en los primeros años 40 parecen colectivos como Dau 
al Set en Barcelona, La Escuela de Altamira en Cantabria y 
posteriormente en Madrid o Pórtico en Zaragoza que de 
alguna manera contestan con sus propuestas colectivas 
al sistema del arte. En los años 50 dos importantes 
colectivos que operan de manera bien diferente como 
son El Paso que aglutina a los artistas informalistas del 
momento, aunque de manera individualizada y el Equipo 
57, fundado en 1957 en París, integrado por artistas y 
arquitectos que trabajan individualmente pero también 
producen trabajos de manera colectiva.
 
La inauguración de la facultad de Bellas Artes de la 
Universidad Complutense coincide con el final del 
Franquismo y los movimientos sociales de la época 
mantienen una fuerte crítica al Régimen con constantes 
movilizaciones y protestas. así durante una de las huelgas 



84

convocadas en la universidad la APSA (Actividades 
Plásticas S.A.) en 1972 al frente de Marisa González, Tino 
Calabuig y Gerardo Aparicio entre otros organizan la 
Primera Exposición Libre y Permanente en la Facultad 
de Bellas Artes. Este grupo de artistas crean una empresa 
en forma de sociedad anónima que les permite mantener 
reuniones a pesar de la prohibición explícita del régimen, 
convocando sesiones de su junta de accionistas como 
parte de una actividad empresarial que sí está permitida.
 
En 1975 se crea la primera asociación de artistas de la 
transición bajo el nombre de ASAP (Asociación Sindical de 
Artistas Plásticos) si bien es una entidad muy cuestionada 
porque se crea al amparo de las leyes franquistas con una 
estructura muy rígida y nada horizontal, pone en marcha 
una serie de actividades en barrios desfavorecidos y 
periféricos con el objetivo de hacer llegar la creación 
contemporánea a aquellos lugares donde apenas hay 
servicios municipales básicos. Así en 1977 pone en 
marcha una de sus mejores iniciativas en el Barrio de 
Portugalete, actual barrio de Canillas donde invitan a 
artistas de su entidad a realizar murales en las casas 
auto-fabricadas del barrio e imparten talleres para los 
habitantes del barrio.
 
La llegada de la democracia parece que tiende a equipar 
la actividad de nuestro entorno con los movimientos 
internacionales y aparecen los primeros espacios 
independientes de corte similar a los que hemos 
mencionado anteriormente como el Espacio P fundado 
por Pedro Garel en 1981 en Madrid que acoge las primeras 
programas de performance y video-creación, así como 
workshops. En esa misma década abrirían espacios como 
Estrujenbank al frente de los artistas Juan Ugalde y Patricia 
Gadea o Poisson Soluble de Victoria Encinas.
 
La escena en esos años llamada alternativa en la ciudad 
de Madrid está más ligada a las actividades emprendidas 
por colectivos artísticos que las desarrolladas por 
espacios como tales, así colectivos como El Perro, La Más 
Bella, Fast Food, La Hostia Fine Arts, La Red de Lavapiés, 
La Ternura o la Revista Caminada, mantenían una intensa 
actividad programática en cualquier espacio o lugar no 
usual pero tampoco permanente, aportando una gestión 
casi de guerrilla frente al incipiente institucionalismo de 



85

la ciudad en el que acaban de aparecer el MNCARS, las 
primeras salas institucionales y la feria ARCO. Conviven 
en la ciudad con espacios como El ojo atómico, Garaje 
Pemasa, Zona de Acción Temporal, Espacio F que mantiene 
sus respectivos espacios abiertos entre 1 y 5 años, salvo 
Cruce, que permanece activo hasta hoy día.
 
Si hacemos un pequeño repaso de los espacios que han 
abierto tras la llegada del nuevo siglo, podemos definir 
dos periodos claramente diferenciados: hasta la crisis 
financiera del 2008-2010 y la actividad posterior a ese 
crack. Así, en el primer periodo encontramos proyectos 
como:

Los 29 Enchufes (2002-2008) gestionado por la artista Patricia 
Esquivias y la artista y curadora Manuela Moscoso; Circo 
Interior Bruto (1999-2006); Doméstico (2000-2008), de los 
comisarios Virginia Torrente, Teodora Diamantopoulos, 
Joaquín García, Andrés Mengs y Giulietta Speranza; 
Liquidación Total (2002-2009) con Antonio Ballester, 
Kamen Nedev, Ulrich Schötker, Lila Insúa o Victoria del 
Val; The- Art Palace (2002-); Espacio Menosuno (2004-2012) 
con Mario Gutierrez Cru, Así como: Black and Noir; Limac; 
Espacio Trapecio; Vaciador 34; Abismal; ABM Confecciones; 
Espacio B; Espacio Islandia; Espacio Naranjo; Espacio Urg3l; 
EspacioVertice; Intercambiador ACART; La Casa Franca; 
La Catorce Quince; La Colmena; Mínimo Tamaño Grande; 
Sandwich Mixto; Se Alquila; Sin Ánimo de Nombre o Yaby.  
Se trata de proyectos colectivos, en su mayor parte 
gestionados por artistas, centrados en la experimentación 
y exhibición de artes visuales y performativas, aunque 
es imposible hacer genealogías estrictas y también 
podemos encontrar proyectos más relacionales o incluso 
residencias y en un marco temporal algo más difuso, 
claro.
 
Tras la crisis del 2008-2010, la actividad institucional baja 
fuertemente y parece que es el propio tejido el que toma 
el control sobre sus procesos, de sus modos de hacer y 
relacionarse y se da un fenómeno extraordinario e inusual 
en cuanto al surgimiento de proyectos autoorganizados en 
la ciudad de Madrid donde se presentan proyectos como: 
ACME Estudio; Alimentación 30; Aparador Monteleón; 
Atelier Solar; Casabanchel; La Parcería (CCEDA); Centro de 
Acercamiento a lo Rural; Centro de Artes La Praga; Cruce 



86

Arte y Pensamiento; Espacio Afro; Espacio Cómplices; Espacio 
de Todo; Espacio Oculto Madrid; Espacio Proa; Espacio 
Vista; Espositivo; Ey#Studio; Factoría de Arte y Desarrollo; 
FelipaManuela; Habitación Número 34; HYPER HOUSE; 
Instituto de Estudios Postnaturales; La Hipoteca; La Juan 
Gallery; La Manual; La Mera AC; LEA, lab of experimental 
art; marcablanca; Museo C.A.V La Neomudejar; Nadie 
Nunca Nada No; NAVEL ART; Nigredo Espacio; Omnívoros; 
Planta 1; Planta Alta; Planta Baja; Quinta del sordo; 
Ramón Luján 78; Rampa; Secuencia de inútiles; STORM 
AND DRUNK o Zapadores Ciudad del Arte como simple 
enumeración que de algún modo nos deja vislumbrar el 
cambio de paradigma en cuanto a la autoorganización de 
los procesos creativos en la ciudad de Madrid dentro de 
un contexto histórico e internacional.



87



88



89

Tejido cultural
Johan Posada



90



91

Es nuestra decisión oponernos al avance de un ecosistema 
cultural que se construya sin nosotras, sin nuestras 
cuerpas, sin nuestras miradas, sin nuestras sonoridades, 
sin nuestros sentires.
 
El acceso a la cultura es nuestro derecho, pero como 
artistas migrantes debemos exigir la participación 
individual y colectiva en los espacios de creación en la 
ciudad de Madrid. Estamos creando espacios seguros para 
la autorepresentación. Luchamos por mantener vivos 
estos juegos que hoy se encienden y proponen diálogos 
mancomunados que se alejan de la cultura hegemónica y 
homogeneizante.
 
La propuesta es muy clara: queremos un tejido cultural 
que incluya las diversidades subalternizadas y las ponga 
en el centro. Las luchas políticas que desde diferentes 
movimientos sociales se denuncian, están en constante 
tensión y crecimiento con nuestra presencia. Pero dichas 
luchas no pueden ser fagocitadas por la falta de experiencia 
y entusiasmo de una juventud activa y subversiva. Por 
eso, es urgente garantizar la independencia de nuestros 
discursos para conservar estos espacios críticos y estas 
comunidades de afectos en lucha.
 
La mayoría de estas luchas se cruzan constantemente 
con la creación artística y desde ahí, se han detonado 
discursos radicales que muchas veces sufren la 
cancelación, la invisibilización y el olvido. Es inevitable 
crear nuevas articulaciones que dirijan estas tensiones a 
espacios seguros para el debate y el diálogo. Nunca más 
una sola voz en lucha.
 



92

Ante la ausencia de espacios físicos en Madrid que 
permitan el diálogo y la puesta en común de nuevos 
pensamientos, hemos podido mapear más de 40 espacios 
simbólicos y afectivos. En estos espacios extendidos 
se siguen fabricando las acciones necesarias para 
combatir el racismo. Desde La Parcería, y el Espacio 
Afro, proponemos nuevas formas de construcción de 
ciudadanía, espacios físicos para re-existir.
 
Re-existir en nuestras múltiples formas de crear y 
celebrar. Aquí estamos, trazando, despegando, trenzando 
y sintiendo la necesidad de sostenernos desde nuestras 
intimidades efímeras, auto representándonos, haciendo 
bloque, memoria y presente. Desde estos intersticios nos 
miramos desde lugares completos y nuevos en Madrid.



93



94



95

Conversaciones



96

Prácticas curatoriales: cómo habitar los INTERSTICIOS 
Entrevistas. 

Después de dos años de trabajo en el proyecto 
INTERSTICIOS, divididos en dos etapas, una de 
investigación participativa (enero – junio 2022) y otra de 
curaduría y realización del ciclo de exposiciones: artistas 
en los INTERSTICIOS (enero – diciembre 2023), es el 
momento de reflexionar sobre lo que ha supuesto a nivel 
curatorial esta iniciativa que se nutre de la idea de habitar 
en los intersticios del tiempo, de las prácticas artísticas, 
de las instituciones y la autogestión, de la diáspora y los 
desplazamientos. 

Para sumar ideas a este diálogo, de por sí participativo 
entre el equipo que ha formado parte del proyecto desde 
sus inicios, hemos invitado a dos curadorxs que provienen 
de generaciones y ámbitos de acción diferentes, que 
pueden nutrir la discusión sobre lo que supone hacer 
curadurías colectivas, de exposiciones colectivas, en los 
tiempos que corren. 



97

Prácticas curatoriales: 
cómo habitar los 
INTERSTICIOS

Carolina Chacón y 
Gerardo Mosquera.

Entrevistas a cargo de Abdiel Segarra y Silvia Ramírez Monroy



98



99

Curadurías desde el Sur
Conversación entre: Silvia Ramírez Monroy y Carolina 
Chacón.

Carolina Chacón (Zipaquirá, 1985) es curadora, docente e 
investigadora. Su trabajo aborda la curaduría como una 
práctica performativa y situada a través de la cual establece 
relaciones entre prácticas artísticas contemporáneas, 
ciencias, mediación, activismos, comunidades de sentido 
y contextos específicos, realizando alianzas que ponen en 
tensión las políticas de representación, las narrativas y la 
producción cultural hegemónicas.

Carolina ha sido curadora del Museo de Antioquia en 
Colombia, y también ha desarrollado su práctica en 
espacios independientes de Colombia, Chile y España. 
En Madrid, participó en el programa de residencias 
Desplazamientos de La Parcería y realizó una residencia 
artística en el proyecto Otr(s)ures de Todo Por la Praxis, 
por lo que conoce de cerca las prácticas y relaciones que 
se gestan y desarrollan en este espacio de intersticios de 
la ciudad.

SRM. ¿Podríamos decir que existe algo llamado curadurías 
desde el Sur? ¿Podrías señalar algunos puntos específicos 
sobre esto?

CC. Creo que muchos agentes culturales, entre ellas 
curadoras, trabajamos desde perspectivas situadas como 
una manera de actuar orgánicamente, en sintonía y 
sincronía con las dinámicas de los lugares que habitamos. 
“La cabeza piensa allí donde los pies pisan”, diría Freire 
para referirse al pensamiento y la acción situadas. 

Carolina Chacón



100

También es un modo de hacer alternativo a cierto tipo 
de exposiciones deslocalizadas, que no se conectan o no 
dialogan con el lugar donde se muestran. Entonces creo 
que sí, en la medida que habemos un grupo de curadoras 
que trabajamos desde lugares situados políticamente que 
se han nombrado como el Sur Global. Recientemente 
salió una publicación editada por UNIANDES e IDARTES 
en Bogotá que se llama Lo curatorial desde el Sur, que 
compila las reflexiones de 19 curadoras que habitamos y 
trabajamos desde América Latina y Centro América.

Pero ya sabemos, el sur es más que una ubicación 
geográfica. Para mí, hacer práctica curatorial desde el Sur, 
está relacionada sobre todo con vivir y trabajar desde una 
ex colonia, entender las dinámicas de continuidad de la 
colonialidad y de los ejercicios neocoloniales, curar desde 
el sur implica imaginar y ensayar posibilidades de un 
mundo descolonizado a través de las prácticas artísticas, 
pero eso no se puede hacer sin intervenir las dinámicas 
del colonialidad que el propio campo del arte reproduce.

El mundo del arte sigue estando centralizado. A pesar 
de los intentos por diversificar e “incluir” a otrxs, el 
acceso al arte sigue siendo minorizado y la financiación, 
desproporcionada. Tenemos que trabajar por el sistema 
artístico de muchos centros y cada uno basado en sus 
propias necesidades y experiencias culturales, y los 
estados, en mi caso el colombiano, deberían responder 
a esa diversidad en función de garantizar los derechos 
culturales. No se trata necesariamente de ampliar los 
marcos estéticos en aras de la “inclusión” y la “aceptación”, 
sino de generar cambios en las condiciones materiales y 
simbólicas de producción y circulación artística y en las 
relaciones con los públicos, más allá de las cuotas y las 
exhibiciones exotizantes. 

Estar situada en el sur implica reivindicar la existencia de 
cuerpos y subjetividades marginalizadas y disidentes de 
la norma, reclamar nuestra presencia en la producción 
cultural, reclamar justicia visual, epistémica y social, y 
promover las alianzas entre distintas resistencias que se 
sostienen en medio del cuidado de vidas vulnerables.  

Implica también un cambio en los modos de hacer. No 
se trata solo de abordar un asunto como “tema” de una 



101

exposición, lo que estamos haciendo es abordando 
problemas a través de los lugares, las prácticas, los modos, 
en un intento por acercarnos a la enrevesada y nunca 
completa coherencia, pero siempre como si fuera posible. 
Usar la exposición misma, desarticular y transparentar la 
manera como opera el poder en su formato. Activando 
políticamente en su uso, los dispositivos institucionales 
herederos de la colonialidad/modernidad para reducir el 
efecto de su hegemonía.

Hablar desde el Sur, como ya lo dijo Gerardo Mosquera, 
implica una relación dialógica entre fuerzas globales 
y experiencias locales. Aunque no se trata de aislarse, 
sí de entender la imposibilidad de traducir muchas 
experiencias colectivas con capas y capas que solo 
tiene sentido en el lugar y para las personas a quienes 
pertenecen.

SRM. ¿Las prácticas curatoriales del sur están contribuyendo 
a elaborar nuevos relatos sobre nuestra historia? ¿De qué 
manera lo están haciendo? ¿Cómo transforma esto el presente?

CC. Definitivamente. Las exposiciones han sido 
históricamente un formato para materializar y 
escenificar ciertos relatos. Por supuesto están sujetas a 
las instituciones que las legitiman como los museos y los 
archivos, pero como sabemos, estos lugares no son tanto 
para conocer la historia, como para producirla. Muchos 
proyectos curatoriales desde el sur están revisando 
los relatos dados por verdaderos y únicos por mucho 
tiempo, haciendo intervenciones (en el sentido que 
propuso Griselda Pollock) en esa historia, no solo del arte, 
sino la Historia con H mayúscula. Intervenciones que 
definitivamente están aportando a descentrar esa historia 
cuyo centro se creía era, Estados Unidos y Europa. 

En esa medida y entendiendo que la estrategia no puede 
ser sólo aditiva, en el sentido de “llenar los vacíos de 
las colecciones” de museos por ejemplo y trabajar 
en términos de representatividad como lo hacen 
algunas agendas de grandes museos al coleccionar 
producciones contemporáneas de países del Sur Global. 
Son importantes los modos, los cómo, las maneras en 
que se están visibilizando otras historias no valoradas, 
menospreciadas hasta hace muy poco, pero siempre 



102

preguntándonos ¿son justas esas inclusiones en términos 
simbólicos, históricos y materiales?

El trabajo curatorial situado, lo que está permitiendo 
es que sean las mismas comunidades las que cuenten 
sus historias, comunidades localizadas en contextos 
poco visibilizados, donde los territorios son explotados 
y expoliados, las vidas sujetas a la necropolítica y los 
cuerpos expuestos a un constante asedio normativo, 
pero que al mismo tiempo son escenarios de importantes 
procesos de lucha, memoria y resistencia. Como todo 
punto de vista situado no tiene la ambición de ser 
universal ni generalizante, es siempre parcial y hace eco 
de subjetividades y corporalidades marginalizadas que 
narran sus propias historias.

Para que esas historias emerjan, tenemos que cambiar 
los parámetros convencionales dentro de los que hemos 
hecho arte, curaduría y cómo funcionan las instituciones 
culturales. Entendiendo la importancia de la multiplicidad 
de voces para esas nuevas historias, la curaduría autoral 
resulta insuficiente y el trabajo en colectivo pasa a ser 
fundamental. Centrarse en las prácticas y no en la idea de 
obra, también permite entender la complejidad simbólica 
dentro del sistema de producción artístico y social. Y, por 
último, ampliar el formato expositivo hacia lo curatorial, 
en donde el fin último ya no es necesariamente una 
exposición, sino una serie de relaciones, parentescos 
y mediaciones que pueden o no materializarse en el 
formato expositivo.

Esta reconstrucción del pasado, tiene una capacidad 
increíble para ayudarnos a comprender el presente, 
y abrirnos hacia nuevas posibilidades de futuros que 
estén alimentadas del reconocimiento, la sabiduría y la 
reparación hacia nuestrxs antecesores.     El presente en 
crisis necesita abordajes menos amañados, más críticos 
y sobre todo que nos haga sentir más responsables. Otras 
construcciones del pasado que, a su vez, abrirán a otras 
oportunidades impensadas y radicales para el futuro.

SRM. ¿Qué elementos son imprescindibles a la hora de pensar 
proyectos expositivos colectivos? 



103

CC. Como venía diciendo, en primer lugar, entender la 
labor curatorial desde el sur y las exposiciones como 
posibilidades en potencia para amplificar las voces 
silenciadas históricamente y activar su escucha. Para esto, 
es imprescindible asumir la necesidad de descentralizar 
y redistribuir el poder. Desde hace unos años mientras 
era curadora adjunta en el Museo de Antioquia, asumí 
la curaduría no como una práctica autoral, en donde 
los debates en torno a la institución quedaban relegados 
solo para fijarnos en la exposición, sino para revisar la 
exposición en sus entrañas, su historia, su estructura 
de poder. Cuando haces una curaduría colectiva esto se 
revela, ya no es opaco.

Por ejemplo, cuando hicimos la exposición La Familia 
Negra de Rodrigo Barrientos en el 2019, en el marco de 
una residencia de la artista Liliana Angulo en el museo, 
la participación de cerca de 24 personas del movimiento 
social afro de Medellín en el comité curatorial, 
posibilitó una mirada inédita a la colección del Museo 
de Antioquia. La investigación colectiva derivó en una 
mirada antirracista al museo que transparentó no solo su 
historia vinculada a los grandes discursos de civilización 
y progreso del siglo XIX, sino sus continuidades en 
una colección que daba cuenta de los regímenes de 
representación colonial vigentes.

La mirada de este grupo de personas construyó un 
nuevo relato sobre los objetos, mostrados antes bajo 
otros contextos que comúnmente enaltecían su valor y 
no necesariamente cuestionaban su rol en función del 
racismo institucional, como estaban siendo mostrados 
en la exposición. Por otra parte, la incomodidad que 
la exposición generó al interior del museo, permitió 
transparentar la aparente neutralidad del discurso 
alrededor de estos objetos que pretendía mantener la 
hegemonía del relato. 

Ningún espacio está totalmente libre de violencia, pero 
mi rol en ese caso, consistió en garantizar condiciones 
para los espacios de encuentro y de trabajo, si bien no 
totalmente seguros, por lo menos valientes, para que 
pudiéramos decir sin miedo lo que la investigación iba 
arrojando. Otro aspecto clave fue la perspectiva crítica y 
situada del comité curatorial y su apertura a negociar con 



104

la intersección de otras condiciones de subjetividad que 
aparecía tanto en lxs participantes como en los objetos de 
la colección. También fue indispensable la claridad en las 
condiciones sobre recursos, dinero, tiempos, espacios, 
responsabilidades, que se planteaban desde el museo. 

El resultado de este proyecto curatorial colectivo, fue 
más allá de la exposición. En la actualidad seguimos 
investigando sobre el hallazgo del artista afro antioqueño 
Rodrigo Barrientos, invisibilizado en la historia del arte 
local. Además, creo que todo el proceso fue una especie 
de ensayo de institucionalidad futura, un ejercicio de 
imaginación colectiva sobre la memoria y la reparación, 
sobre como creemos y queremos que funcionen los 
museos. Un ejercicio de participación radical que nos 
recuerda lo indispensable de las alianzas para la memoria 
y la reparación, puso en práctica el pensamiento de la 
filosofía Ubuntu: soy porque somos.

SRM. ¿Cómo es su relación como curadora con lxs artistas a la 
hora de conceptualizar y desarrollar una exposición? 

CC. Trato de estar muy atenta para no encarnar la figura 
del curator en la que siento, resucitó la figura de autoridad 
autoral del gran artista, hombre, blanco, genio, del norte 
global. No estoy diciendo que siempre lo haya hecho así, 
pero cada vez lo intento con más ahínco.  Durante los 
siete años que fui curadora en el museo, creo que pasé por 
todos los momentos y las formas, desde la más jerárquica 
y vertical en la que yo trabajaba determinado concepto 
para la exposición, y muchas veces por los tiempos de la 
misma institución no lograba ni siquiera socializar con 
lxs artistas a quienes invitaba con una obra ya realizada, 
hasta exposiciones de curaduría colectiva como La Familia 
Negra que mencioné antes. Ha sido y sigue siendo un largo 
proceso de aprendizaje y transformación. Actualmente 
no suelo hacer exposiciones de muchos artistas para un 
cubo blanco a no ser que sea estrictamente necesario.

Los acompañamientos curatoriales más recientes han sido 
fundamentalmente en el formato de residencias, lo cual 
me ha permitido ir caminando junto a lxs artistas desde el 
inicio de los proyectos y hacer del proceso curatorial una 
investigación conjunta y desde ahí, un acompañamiento 
al proceso creativo. Cuidar todo el proceso de principio 



105

a fin para que las condiciones, materiales y simbólicas, 
sostengan con dignidad la participación de las personas 
con las que colaboro y no desvirtúe la potencia política de 
nuestro trabajo.

SRM. ¿Cuáles son esas otras historias que están emergiendo en 
la actualidad a través de los proyectos expositivos?

CC. Están emergiendo las historias no normativas, 
reprimidas y silenciadas por la colonialidad y el 
neoliberalismo. Otra forma de entender la vida y nuestra 
relación con el mundo, una enraizada en valores que 
ponen en alto estima la vida y la relación entre existencias 
de una manera no violenta y opresiva. Historias 
antipatriarcales, anticoloniales, feministas, antirracistas, 
anticapacitistas, antiespecistas, rurales, campesinas, de 
violencias políticas, historias desde la rabia reivindicativa, 
historias puente, historias que van develando las capas de 
la naturalización de violencias estructurales, historias 
que reivindican existencias y conocimientos agredidxs y 
usurpadxs.

Sobre esto último creo que los proyectos curatoriales están 
teniendo un papel fundamental en su intento de reparar 
los daños que la injusticia epistémica ha causado. Algunas 
operaciones curatoriales y artísticas tienen el potencial 
de posicionar local y globalmente conocimientos no 
considerados como tal hasta ahora, conocimientos 
vilipendiados o explotados de las existencias precarizadas 
del sur global.

Sin embargo, esto no está exento de peligros. A la vez, estos 
conocimientos pueden estar siendo instrumentalizados 
y fagocitados por un mercado que demanda cada vez 
más alteridad. Algunas veces, la sobreexposición de 
procesos muy localizados, íntimos, privados, qué han 
resistido a través del tiempo, pone en una situación de 
vulnerabilidad a muchos procesos comunitarios. Insisto 
en que lo curatorial no tiene como único fin la realización 
de exposiciones, y considero que parte del cuidado y 
compromiso ético sobre todo cuando no sólo trabajamos 
con artistas, está en la protección de ciertas prácticas que      
no necesariamente deberían ser exhibidas. 



106

Pero no solamente emergen historias del pasado. Lo 
que creo más potente es que a través de las prácticas 
curatoriales y artísticas en alianza con modos 
reivindicativos de existencia, están emergiendo 
futuridades lejos del pesimismo de la catástrofe 
apocalíptica con la que tanto fantasea occidente, un final 
que nos paraliza en vez de plantear alternativas, y en 
cambio, estamos esbozando otras futuridades a partir de 
las enseñanzas desde cosmogonías donde el equilibrio 
que necesita el planeta que habitamos, es posible.

SRM. ¿Podrías desarrollar un poco más el tema de las 
futuridades y las posibilidades de imaginación política a 
través de las prácticas curatoriales?

CC. Veo la imaginación política como una vía para hacerle 
frente al malestar social y para trazar caminos hacia la 
acción y la transformación. Las prácticas artísticas lo 
vienen haciendo hace mucho tiempo, e insisto, no se trata 
únicamente de hacer una exposición sobre arte político 
o socialmente comprometido, sino hacer de la práctica 
curatorial en sí misma una forma de ensayar otros 
mundos más justos.

El futuro desde la perspectiva de las personas racializadas 
como el afrofuturismo, la ciencia ficción descolonial, 
la especulación, fabulación e incluso el anti futurismo 
desde la perspectiva indígena y cimarrona, rompe la 
idea del tiempo lineal y nos abre a la posibilidad de que 
algo que parece poco viable, se realice. Lo realicemos. 
Aquí, arte, política y activismo confluyen en un devenir 
que necesariamente es colectivo y que, construyen 
una futuridad en el sentido que planteó José Esteban 
Muñoz, como el potencial del mundo que todavía no 
está aquí pero que podemos construir, un horizonte de 
posibilidades, no el aquí y el ahora sino el entonces y allí 
de una futuridad basada en la idea de la utopía como flujo 
y fundamentalmente antinormativa.

SRM. ¿Cuáles son las zonas de contacto entre prácticas 
curatoriales con las ciencias sociales? ¿Y con los movimientos 
sociales?

CC. Siempre pienso en la poeta y activista afroamericana 
Walidah Imarisha cuando dice que a menudo olvidamos 



107

lo que podría ser y que por eso los movimientos de justicia 
social necesitan cada vez más de la ciencia ficción. Creo 
que cuando decimos que queremos cambiar el mundo 
tenemos muy claro lo que no queremos que se perpetúe, 
pero no siempre tenemos claras las alternativas. Las 
alianzas entre ciencias, no solo sociales, sino ciencias 
exactas y naturales, junto a las prácticas artísticas y 
curatoriales, son indispensables para construir un mundo 
más justo.

Las prácticas curatoriales al ser indisciplinadas y un 
campo en emergencia, tienen la flexibilidad de entrar 
en diálogo interdisciplinar con muchos otros campos. 
Pero definitivamente su incidencia no se queda solo 
en el campo del arte, sino que desbordan los campos 
disciplinares porque la misma práctica artística ya lo 
hace. Mi posición como curadora está inevitablemente 
cruzada con las luchas que llevo a cuestas, es decir, 
trabajo por un mundo libre de patriarcado, de racismo, 
de heteronormatividad, de clasismo, de especismo, de 
capacitismo, de colonialidad. Tengo la convicción de que 
lo que hagamos y cómo lo hagamos debe ir en dirección 
de cómo queremos que funcione el mundo.  

Podríamos decir que, así como la ecología sin justicia 
territorial es jardinería, las prácticas curatoriales sin las 
ciencias sociales, son decoración de interiores. La relación 
entre prácticas artísticas, cualquiera que sea y las ciencias 
sociales o científicas, debería ser una relación deseada y 
deseante. Donde busquemos no subordinarse una a otra, 
sino trabajar juntas en la imaginación y la construcción 
de esos futuros otros. Por supuesto, mucho de esto que 
intentamos hacer ahora en las prácticas culturales ya lo 
hicieron los movimientos sociales, solo estamos tomando 
prestadas estrategias políticas, traduciéndolas de un 
campo a otro.

SRM. ¿En qué principios basa su práctica curatorial? ¿Cuál 
es el papel de la curadora en el mundo del arte y en general, a 
nivel social, político?

CC. Aunque mencioné varios de esos principios en 
las respuestas anteriores, agregaría que mientras sea 
posible, trabajo desde un lugar específico, así sea un 
museo o cualquier otro espacio público o privado, para 



108

mi es importante trabajar bajo la idea de especificidad 
del lugar, física, social, contextual. Me cuesta pensar 
en exposiciones que funcionen allí y aquí, en cualquier 
museo y cualquier sala de exposición, en cualquier 
ciudad. Siento una incomodidad muy grande cuando 
intento hacerlo, claro a veces es necesario, vivimos de 
esto.

Por otra parte, agregaría como elementos fundamentales 
de mi trabajo, la ética, la pasión, el amor, la intuición, 
el placer como elementos que considero motor en la 
búsqueda de un mundo más justo. Por otra parte, siempre 
me acompaña una aguda lectura del contexto y de las 
relaciones de poder que allí se encuentren, pensando 
en el cuidado propio, de y entre todxs las implicadxs 
con quienes esté trabajando. En la medida de lo posible, 
generar un clima de trabajo en clave de como si el mundo 
ya funcionara como queremos que funcione.

Sobre el papel de la curadora, somos agentes mediadoras, 
puentes, me veo así, entre instituciones, colectivas, 
artistas, luchas, los objetos de valor simbólico o 
patrimonial, hace rato vengo pensando en la idea de 
curar las relaciones de poder, tanto dentro como fuera 
del mundo del arte. Más que curar obras de arte, pienso 
que lo curatorial está en el trabajo que podemos hacer 
en medio de la disputa por el sentido de los objetos, por 
los relatos, por las voces que son legítimas para reclamar 
esos sentidos y las que no, y transparentar esas relaciones 
de poder que operan en ese proceso de legitimación y 
trabajar en función de democratizar ese poder. Lejos de 
la voz autorizada y la figura de autoridad que ha rodeado a 
las curadoras, considero que es un rol político, así algunas 
instituciones aboguen por una supuesta imparcialidad 
curatorial al servicio de la institución.

SRM. ¿Cómo configurar programas curatoriales en 
instituciones propias? ¿Cómo integrar esas prácticas sin 
generar una categoría que se autoexcluya de otras discusiones?

CC. La utopía de hacer que los museos funcionen como 
queremos que funcione el mundo manifestada por Elivira 
Dyangana en una entrevista, quizás sea menos compleja 
en instituciones propias o de una escala menor a un 
museo como el MACBA.



109

Las prácticas curatoriales que he hecho en museos, son 
radicales en los museos, pero no lo serían para otro tipo 
de espacios donde sería más “natural”. Por ejemplo, 
hacer curadurías colectivas en espacios autogestionados 
se siente más naturalizado porque de alguna manera lo 
colectivo está instalado desde el inicio como principio del 
espacio. El punto es ¿cómo debería operar la curaduría en 
un lugar en el que, en sí mismo es un espacio que ensaya 
la colectividad y que reta a las condiciones de legitimidad 
del mercado del arte, y está constantemente buscando 
recursos para sostenerse al mismo tiempo?



110



111

Tropiezos históricos y pasos afirmativos: estallar el 
“arte contemporáneo” 
Conversación entre Gerardo Mosquera y Abdiel D. Segarra 
Ríos

Conocí a Mosquera en 2013 durante los trabajos de 
producción de la 4ta. edición de la Trienal Poli/Gráfica 
de San Juan, América Latina y el Caribe. En esa ocasión, 
él actuaba como Curador en Jefe de la edición y yo como 
director del evento. Su participación fue clave junto al 
resto del equipo curatorial1  para articular una edición que 
fue capaz de poner sobre la mesa aspectos críticos sobre 
la imagen contemporánea, su circulación y resonancia en 
un contexto que estaba siendo dramáticamente marcado 
por nuevas y rediseñadas políticas de desplazamiento.

Gerardo nació en La Habana, Cuba en 1945. Ha sido co-
fundador de la Bienal de la Habana, comisario y gestor de 
importantes proyectos de exhibición en Estados Unidos y 
varios países de Centro y Sur América. Ha sido un actor 
activo dentro de la escena cultural española a la vez que 
ha participado de innumerables proyectos e iniciativas en 
otros países de Europa y en Asia. Mosquera ha sido autor 
de cientos de ensayos, críticas y reseñas, además, cuenta 
con varias publicaciones que consistentemente que se 
han ocupado investigar, comentar y complejizar aspectos 
en torno a la expansión de las nociones sobre identidad, 
nación, globalización y arte contemporáneo. 

1  El resto equipo curatorial de esa edición de la Trienal Poli/Gráfica estuvo 
compuesto por Alexia Tala Barril (Chile), Vanessa Hernández Gracia 
(Puerto Rico) junto a Raquel Torres-Arzola y Windy Cosme como curadoras 
educativas.

Gerardo Mosquera



112

En este texto compartimos algunos segmentos de una 
entrevista que hiciéramos con él en ocasión de la 43ra. 
edición de la Feria Internacional de Arte Contemporáneo, 
ARCO en Madrid, la cual se dedicó al Caribe como región 
invitada. Vale destacar que la dirección curatorial del 
evento estuvo a cargo de la dominicana Sara Hermann 
y la puertorriqueña Carla Acevedo-Yates. Durante los 
días en los que la feria permaneció activa, se celebraron 
una serie de conversaciones en torno al Caribe titulada 
“la orilla, la marea, la corriente: un Caribe oceánico”, 
en torno a la cual que congregaron profesionales de la 
cultura, coleccionistas, curadores y artistas vinculados 
al Caribe y España entre los cuales estuvieron Suset 
Sánchez, Ignacio Cortes, Tatiana Flores, Joiri Minaya, 
Yina Jiménez, Gerardo Mosquera y yo mismo, entre otrxs. 

La conversación aborda aspectos en torno a la relación 
que media entre las instituciones culturales españolas y el 
arte producido por artistas latinoamericanos, migrantes 
y provenientes de comunidades racializadas y como 
su participación en la escena cultural madrileña será 
el inicio de un cambio necesario en la gramática de los 
museos y otras instituciones.

Abdiel Segarra ¿Cómo han cambiado los imaginarios entorno 
a la producción artística de las comunidades marginalizadas y 
qué efecto ha tenido ese cambio en la difusión y programación 
en las instituciones culturales españolas?

Gerardo Mosquera. En realidad, en España no solo hay poca 
atención en el campo de las artes visuales, y no solamente 
hay poca atención a las comunidades inmigrantes y a 
menudo marginadas, sino que en realidad para todo el 
mundo pos-colonial español. Esto es muy diferente a la 
situación que existe en la Gran Bretaña o en Francia, donde 
ha habido mucha mayor atención por parte del mundo 
académico y por parte de instituciones como museos y 
centro de arte, también de parte de los profesionales del 
campo con respecto a todo el basto mundo pre-colonial 
de estos países con los que comparten una historia y una 
lengua. 

Debido a que la colonización española fue tan temprana 
y terminó más o menos a principios del siglo XIX, con la 
excepción de nuestros dos países (Cuba y Puerto Rico), 



113

que fue todavía más tarde, no ha habido una verdadera 
atención de España a sus propios mundos poscoloniales. 
Así que, qué vamos a esperar para todos esos grupos 
inmigrantes, que a menudo están compuestos por 
personas de bajos ingresos y que sufren diferentes formas 
de marginación.

Todavía nos asombramos con que ARCO este año haya 
sido dedicada al Caribe y parece una cosa rara, cuando 
no debería de serlo, debería ser una cosa natural. Más 
tratándose de una feria de arte que proclama que una 
de sus prioridades es precisamente América Latina. 
Esto sigue siendo muy reducido todavía. Yo no tengo 
estadísticas, pero Suset presentó algunas en cuanto a las 
colecciones del Reina Sofía en una de las sesiones del 
coloquio. Si miramos cuantos artistas latinoamericanos 
han exhibido en el Reina Sofía, veremos que el número 
no se corresponde con el valor o el interés que tiene a 
escala global el arte latinoamericano. Ni se corresponde 
con la mirada preferente que debería tener un museo 
español hacia la América Latina.

AS. Tú que has podido observar de cerca la programación 
de muchos espacios culturales en España ¿A qué crees que se 
deba la forma tan tímida de parte de los museos españoles a 
visibilizar el trabajo de artistas migrantes o racializados en 
sus programaciones?

GM. Tengo una hipótesis sobre eso. Sabes que durante 
el franquismo, Franco proclamó la idea de la raza, como 
la raza hispana. Franco sí tuvo más interés en su mundo 
poscolonial. Un ejemplo fue la Bienal Iberoamericana. 
Lo que sucede es que pocos países le daban audiencia, 
salvo dictaduras como la de República Dominicana. Pero 
sucedía que también era rechazado en América Latina 
precisamente porque era una dictadura y no querían 
relacionarse mucho con él, ya que proclamaba la idea 
de la raza, como una idea fascista que unía a todo este 
ámbito geográfico en un mismo relato.

Entonces, finaliza la dictadura de Franco y España se 
abre a europeizarse. Dejamos esa desgracia atrás. España 
se abre hacia Europa y quiere ser más europea que los 
europeos, y el foco se pone en formar parte de la Unión 
Europea y disfrutar de las ventajas que eso le daba. Por 



114

su parte, América Latina era dejada de lado, porque de 
cierto modo se asociada con el franquismo y sus intereses, 
que no eran europeizantes, y el énfasis de ese momento 
estaba puesto en la europeización de España. Esto es una 
hipótesis que quizás, de manera parcial, explique porque 
seguimos arrastrando ese lastre. 

Ahora bien, en este mismo momento esta sucediendo 
un proceso que me parece muy interesante respecto 
a este tipo de cuestiones. Una avalancha masiva de 
inmigraciones hacia España y en particular hacia Madrid 
desde la América Latina que incluye desde millonarios a 
personas de muy bajos recursos. Con ello, ha venido una 
gran cantidad de artistas y otros intelecuales; curadores, 
críticos, escritores, músicos, teatreros y cineastas. 
España, y Madrid en particular se ha llenado de cineastas. 
Entonces, toda esta gente, muchos de ellos ya con 
carreras exitosas [están aportando] a un proceso que va a 
cambiar el statu quo del que hablábamos primero por la 
presión que van a ejercer. Presión no solo reclamando su 
espacio, sino que por lo que ellos mismos significan y por 
la cultura fresca y el networking que traen. 

AS. ¿Qué efecto tiene en sus territorios de origen la visibilidad 
y las conversaciones que se cuecen en España?¿Cómo repercute 
en sus territorios de origen las lecturas que se producen en 
Europa sobre estos artistas?

GM. Creo que desgraciadamente se lee como “gran éxito”, 
como “consagración”, lo cual me parece una lectura muy 
jodida. Es decir, la lectura tiene que hacerse no porque 
se tenga exposición en el Reina Sofía, sino por lo que 
significa el trabajo en términos de su espacio. A mí me 
resultaba interesante ver por ejemplo, como hace unos 
pocos años, Tania Bruguera hizo una exposición en el 
MoMA de Nueva York. Y se elogiaba a Tania por alcanzar 
eso, y me parece que es plausible pero, había que ver, que 
lo más importante es valorar a Tania por lo que hizo en 
Cuba, que es lo verdaderamente excepcional. Ella tiene 
la exposición en el MoMA por lo que hizo en Cuba, no 
por lo que hizo en Nueva York. Incluso, allí la exposición 
consistía en reproducir una gran instalación que presentó 
en el Castillo del Morro en la Habana durante una Bienal.
Desgraciadamente, seguimos con esa mentalidad 
colonial, en la que un éxito que se obtiene en Europa o 



115

Estados Unidos, se ve como una credencial superior. No 
cabe duda que es una credencial, como puede ser una 
credencial hacer una magnifica exposición en el Museo 
de Arte Contemporáneo de San Juan. Es decir, tenemos 
que aprender a valorar la obra y los procesos de los 
artistas y no la medalla que le ponen acá. 

AS. Hay estereotipos y expectativas que tienen algo 
idiosincrásico que está incrustado en nuestras culturas 
respecto a cómo percibimos a España, a Europa y al Norte 
Global en general y viceversa. ¿Crees que eso es algo que se ha 
ido modificando y que es palpable en cómo ha ido cambiando 
en lenguaje de ciertas instituciones culturales en España y en 
los territorios de donde nosotros venimos?

GM. Sí, creo que ha mejorado. Es decir, todos estos 
estereotipos alrededor del arte latinoamericano, por la 
presión que se ha puesto en contra, ha fructificado en que 
si eres latinoamericano no te piden necesariamente que 
tengas las “cejas juntas” como Frida. Se ha progresado un 
poco pero no lo suficiente. [...] todavía falta mucho por 
hacer. 

Por ejemplo, la exposición de Jorge Pineda, el lugar donde 
se puso, no es el adecuado. Se le dio publicidad, está muy 
bien hecha, se hizo una publicación específica, distinta a 
la de Santo Domingo. Es decir, está muy bien, es un gran 
paso. Hacer esto con ARCO y llevar gente allí. Pero, a mi 
me parece que Pineda merecía una exposición un museo 
del circuito principal.

Ahí vez como todavía aparece una cierta reticencia. Esto 
se consiguió allí porque el Centro León había hecho 
un trabajo previo celebrado en el Museo del Traje una 
exposición del gran modisto dominicano, Oscar de la 
Renta. Pero esta exposición de Jorge podía estar en el 
Reina Sofía o el CA2M (Centro de Arte 2 de Mayo, en 
Móstoles). 

Esto te lo digo para que veas que los procesos se van 
dando. Pero como dice el compositor y gran guitarrista 
cubano, Leo Brouwer, “la tradición se rompe, pero cuesta 
trabajo”, hay mucho que hacer. 



116

AS. Volviendo al Caribe, ¿crees que todavía hay espacios 
importantes en nuestros territorios, museos e instituciones, 
donde la mirada eurocentirca todavía se impone en la toma 
de decisiones?

GM. Cada vez menos, pero todavía son los que tienen la 
llave de la valoración internacional. Pero, esa llave se va 
haciendo más amplia. Ahora estas viendo una apertura 
del canon para recibir al arte outsider, para recibir al arte 
indígena y para recibir a las artes populares. Se ha abierto 
el canon, eso está pasando ahora mismo.

Se ha nombrado el primer curador que vive y trabaja en 
el Sur para hacer la Bienal de Venecia, Adriano Pedrossa. 
Ha habido que esperar desde 1895, y aunque Okwui 
Enwenzor era nigeriano; estudió y se radicó en Estados 
Unidos. Era una persona muy del ámbito nuyorquino. El 
siempre matuvo su postura situada en África, con una 
mirada en apoyar todo el arte que se hacía en el mundo 
periférico y subalternizado. Son signos que te muestran 
que la situación está cambiando. 

AS. ¿Crees que todo esto lleva a una evaluación de los términos 
y la categorías de valoración en torno lo que se considera Arte 
Popular y Arte Indígena?

GM. Claro. Incluso el término “arte contemporáneo” ha 
estallado. “Arte contemporáneo” se usaba para llamar al 
arte de los circuitos internacionales que venía después 
del arte moderno, era una etapa en esta historia del 
arte hegemónica. Pero ahora, cuando comienzan a 
aparecer estas prácticas en los grandes circuitos y en los 
museos “mainstream”; es porque se está produciendo 
una ampliación del canon de lo que entra. Entonces, el 
término “arte contemporáneo” estalla para recibir todas 
estas prácticas. 

AS. ¿Qué cambios metodológicos has incorporado en tu 
práctica para visibilizar procesos y experiencias que antes no 
tenían lugar en el circuito del arte globalizado?

GM. Fíjate Abdiel, creo que desde la Bienal de la Habana, 
eso ya marcó lo que iba a ser mi perspectiva. Este sentido 
de romper con la hegemonía existente en el mundo del 
arte y la segregación que existía en aquel entonces y 



117

abrir a nuevos actores culturales que introducian una 
diferencia y a una cantidad prácticas contemporáneas 
que no se conocían. Un poco mi trabajo ha ido en esa 
dirección. Por ejemplo, cuando estuve en el New Museum, 
lo que planteé fue presentar en Nueva York exposiciones 
personales, amplias y con una buena publicación de 
artistas de todo este ámbito fuera del “mainstream”. que 
ya tenían una trayectoria como para una exposición de 
museo en Nueva York, y que era una escándalo que no lo 
hubieran tenido ya.

Hicimos una exhibición de Cildo Meirlis que se llevó el 
museo completo, una cosa excepcional porque el museo 
nunca se da completo a un solo artista. Pero fue algo 
que yo planteé por el valor del artista; incluso se hizo un 
libro con Phaidon. También, la primera exposición de 
Doris Salcedo, que en aquel momento todavía era poco 
conocida, pero que había estado en Ante América, una 
exposición que había curado en 1992 en la Biblioteca del 
Banco de la República en Bogotá. También Mona Hatoum 
tuvo también su primera exposición de museo en Nueva 
York como parte esa iniciativa.

Eso por un lado, por otro lado, tirando más hacia el campo 
latinoamericano me plantee romper con los clichés que 
habían, no solo alrededor del arte latinoamercicano, sino 
de la propia América Latina. Esta exposición que acabo 
de mencionar, Ante América, fue un hito en ese esfuerzo. 
Una exposición que replanteaba que considerábamos 
arte latinoamericano. Fue una exposición que incluía 
lo que hoy llamamos artistas “latinx”, comunidades 
diaspóricas, nuyoricans y dominicanos de nueva york. 
Incluso había un artista “first nation” americano y un 
artista afrodescendeinte de Nueva York en una exposición 
de arte. Siempre he tenido esa voluntad, de romper 
estereotipos y clichés para abrir y transformar. Eso es lo 
que ha dictado buena parte de mi trabajo hasta hoy.
 
Algo nuevo, que sí también estaba en la Bienal de la 
Habana, pero que se ha acrecentado mucho, es la 
preocupación que tengo con respecto a cómo, lo que 
llamamos arte contemporáneo se ha alejado del gran 
público. Como toda actividad que es especializada tiende a 
su sofisticación como un proceso natural. Entonces, para 
entenderlo a cabalidad necesitas conocer una cantidad 



118

de historias, necesitas un saber que la mayor parte de la 
gente no tiene. Entonces, a me interesó ver la posibilidad 
que tiene el arte contemporáneo, —si de verdad existe 
esto que acabamos de hablar, ya que debido a su libertad 
metodológica cualquier cosa puede ser arte— de ver y 
trabajar con artistas que potencien esa posibilidad, para 
establecer espacios secantes con la gente, donde aunque 
queden áreas de opacidad hacia ambos lados, haya un 
área secante ahí de comunicación. Eso me ha interesado 
mucho y ha estado en la base de muchos proyectos de 
arte fuera del espacio institucional.

Además, me parece que la situación actual lleva a 
exigir del museo un trabajo diferente. Digamos que 
el museo ha tenido dos grandes etapas. Primero nace 
como una colección que se exhibe, después la colección 
pierde importancia y gana importancia el espacio. Ya el 
museo no solo era la colección, sino un espacio donde 
se presentaban cosas nuevas, cosas distintas o donde 
pasaban cosas, habían hechos. Pienso que el museo tiene 
que abocarse a una tercera fase donde vaya a trabajar 
donde se hace la cultura viva. Este trabajo, de muchas 
distintas formas, puede ser simplemente un apoyo moral, 
puede ser un apoyo financiero, puede ser un apoyo 
técnico, o puede ser “joint ventures”, que este ahí. Esto 
no es nuevo, esto lo hacen los jardines botánicos y los 
zoológicos. El jardín botánico sabe que en Madagascar 
hay plantas muy raras que no existen en otras parte 
del mundo, plantas que tiene un gran valor botánico y 
cultural. Entonces apoyan allí dando dinero y cuidando, 
estableciendose para fortalecer los ecosistemas donde 
crecen esas especies. Yo pienso que puede inspirarnos a  
conversar y a aprender ver el trabajo del museo en esos 
lugares.

AS. ¿Se podrían identificar diferencias entre la visión de 
instituciones culturales en EE.UU. acerca del valor que 
reconocen al trabajo de artistas latinxs y de origen migrante 
en sus respectivos escenarios a como España lo ha estado 
haciendo?

GM. No quiero presentar a España como una ”bête noire”. 
Estas viendo, y me parece importante, que Sandra Gamarra 
va a representar a España en Venecia. Pero dicho esto, me 
parece que está a años luz de cómo es la situación en EE.UU. 



119

En Estados Unidos ha habido una mayor conciencia y 
esto tiene que ver con la cuantía de la inmigración y la 
agencia que estas personas han tenido en aquel medio. 
España es un terreno más pequeño, pero yo tengo la 
esperanza de que todos los intelectuales que están 
viniendo, en particular a Madrid, van a tener un impacto. 
Pero realmente esta lejos. Representando a EE.UU. en 
Venecia estuvieron Allora & Clazadilla hace años luz. Un 
latinoamericano establecido en EE.UU., Carlos Basualdo, 
ha sido curado del pabellón en Venecia, solo por dar un 
ejemplo.

Ha habido una mayor conciencia de esto, no porque 
hayan querido ser magnánimos sino por la presión que 
ejercen estos grupos. La institución ha tenido que abrirse. 

AS. Dentro del Reina Sofía hay salas dedicadas a mostrar 
parte de su colección de artistas latinoamericanos y hay obras 
que se integran al recorrido general de la colección en sus salas. 
Pero hay algo acerca de como ser refieren a este trabajo que 
es distinto a como algunos museos en EE.UU. entienden el rol 
y las aportaciones que hacen los artistas de origen migrante. 
Pienso en el caso del proyecto “Greater New York” en el PS1, 
y en como esta muestra propone la obra de artistas de origen 
migrante como marco a través del cual ver y pensar Nueva 
York, no como una mirada marginal, todo lo contrario, más 
bien como una mirada valiosa respecto a lo que entendemos 
que es la fibra cultural de esa ciudad. ¿Y me preguntaba si eso 
es algo que se podría ver aquí?

GM. Sandra Gamarra es un primer paso. Pero tienes que 
pensar que esta ciudad, a la que yo vine por primera 
vez en 1983, realmente era un lugar en el que solo 
oías hablar español y no escuchabas más que acento 
madrileño. No estaba ni el Reina Sofía. El museo del 
traje donde está la exposición de Pineda era el Museo de 
Arte Contemporáneo. Y ahí fui yo a ver por primera vez 
los Tàpies y el arte contemporáneo, sobre todo español; 
fondos que después se pasaron al Reina.

En cambio, fui a Nueva York por primera vez al año 
siguiente, en el ‘84 y realmente, Nueva York era de 
siempre, desde sus propios inicios una ciudad muy 
plural, muy cosmopolita. Con todas sus segregaciones e 
historias, muy diferente a la que tenemos aquí en España. 



120

Una densidad y multiplicidad migratoria mucho mayor. 
Este país era un exportador de gente hasta el otro día. La 
gente no venía, la gente se iba. En la primera mitad del 
siglo XIX se iban a La Habana, Buenos Aires y Caracas y 
después en los años ‘60 se iba a Alemania, Suiza y Francia.

AS. Aprovechando que estamos aquí, te quería preguntar 
¿qué vínculos interesantes has identificado entre el activismo 
político y la política dentro del arte? Creo que es algo que se 
ha ido complejizando y creciendo en diferentes direcciones, 
incluso nosotros en Intersticios pensamos este esfuerzo como 
una forma de artivismo; estudiar, reunir y documentar el arte 
de artistas que se identifican a sí mismos como migrantes, por 
su relevancia y porque entendemos que expanden la identidad 
de la ciudad y que aportan a la conversación desde adentro.

GM. Fíjate Abdiel, lo que sucede es que la exclusión 
no solo va en contra del excluido sino en contra del no 
excluído, que se pierde la posibilidad de esa conversación 
con el que sí es excluído. Es decir, si un artista importante 
como Jorge Pineda, no es exhibido en Londres, se lo 
pierde Jorge, se lo pierde la República Dominicana, se lo 
pierde América Latina pero se lo pierden los londinenses 
y la gente que va allí, que deja de conocer un artista cuya 
obra les esta diciendo cosas interesantes para ellos. Es 
malo hacia los dos lados. 

Si decimos que activismo es la acción directamente 
política, y social; y artivismo es esa acción ejercida a 
través de usar las herramientas propias del arte, nos 
encontramos una cosa curiosa y es que muchos ac-tivistas 
han usado desde hace mucho tiempo esas herramientas 
del arte pero sin llamarse a si mismos artistas. Es decir, 
usan métodos tomados del teatro, de lo que llamaríamos 
performace, hace un uso de la imagen que no es de 
directamente del puño levantado, sino un uso complejo 
de la imagen. Ha habido una confluencia aunque la gente 
no se identifique como tal, pero esta confluencia se está 
produciendo en las prácticas.

El caso de Tania Bruguera es realmente paradigmático, 
como ella siempre ha hecho este trabajo de tipo artivista y 
a la vez ha sabido lidiar con las instituciones mainstream 
es muy interesante el caso de ella y lo que hizo en la 
última documenta.



121

AS. ¿Crees que todos estos esfuerzos estén generando algún 
cambio, dejando alguna huella en el presente?

GM. La identidad no es para nada un compartimiento 
estanco, la identidad es un terreno abierto, es un terreno 
dinámico en continuo movimiento y la presencia de 
todos estos nuevos agentes culturales aquí en España 
va a hacer que esos cambios se vayan produciendo. Se 
puede tener una agenda para que estos procesos tengan 
más efectividad; y quizás yo sea optimista, pero a mi me 
parece que de todos modos en la cultura viva del día-a-
día, ahí está pasando sin que quizás lo percibamos tal vez 
con total claridad.



122



123

Conversaciones con 
francisco godoy vega, 

Sandra Gamarra 
y Fabian Villegas

Entrevistas a cargo Johan Posada, Yeison F. García López y Silvia Ramírez Monroy



124



125

Extracto de conversación con francisco godoy vega 
(2022)

Conversación con Fabian Villegas 
(2022)

Conversación con Sandra Gamarra 
(2022)



126



127



128



129



130



131

Desembarcar en una ciudad ajena. Recorrerla, leer sus códigos, 
habitar sus secretos. Hacer preguntas a esos espacios que cambian 
mientras quien los recorre cambia en ellos. Cuestionar el orden y 
los nombres de sus calles y plazas; interpelar su arquitectura, su 
historia, revisar los relatos que cuenta y reivindicar la presencia de 
cuerpos negados.

Lxs artistas reunidos en esta muestra se apropian de la ciudad y se 
preguntan por el ejercicio del poder que toma forma en el espacio 
público, que interfiere también en lo cotidiano e íntimo, y a través 
de diferentes estrategias reconstruyen o alteran esos lugares desde 
una posición insatisfecha, poética y rabiosa.

Artistas: Christians Luna,  Colectivo Ayllu, Dandara Catete, David 
Santamaría, Malvin Montero, Redretro Sistema de Transporte 
Onírico, Rob Maldonado, Yeyé Torres Bermúdez.



132

Al borde
Christians Luna

Esta pieza hace referencia a las embarcaciones precarias en las 
que muchos migrantes llegan a España desde el norte de África y 
otros países del África subsahariana. La difícil situación diaria 
que experimentan estos migrantes es casi insoportable, mientras 
que para algunos privilegiados, es solo un concepto imaginario. 
El bote es un símbolo de los anhelos y sueños de los migrantes, 
y su construcción tan inestable lleva a un estado de ansiedad 
e inestabilidad, ya que siempre existe la posibilidad de que se 
desmorone. El bote está estructurado con fragmentos encontrados 
en el edificio, y está sostenido por sogas que se atan a anclas en el 
techo, dejándolo suspendido y a merced de lo que pueda suceder.

Fotografías: Laura Yrazusta



133



134

Indix borrachx 
España no existe sin robo colonial I y II 
Pecadorxs 
Ellxs andaban todxs desnudxs 
Colectivo Ayllu

A través de estos video-performances el Colectivo Ayllu elabora 
la memoria del robo no solo de materias primas sino que de 
cosmovisiones, sexualidades y formas de comunalidad que el blanco 
nos quiso robar. Confrontando textos de cronistas y evangelizadores 
a monumentos y parques temáticos de la colonización en Andalucía, 
el colectivo propone la sobrevivencia de nuestros cuerpos como 
afrenta a la práctica extractiva que aún sigue viva. 

Estos videos fueron elaborados para la exposición “Devuélvannos el 
oro” en Matadero Madrid en 2018.



135



136

Memory foam
Dandara Catete

En e​​l colchón culminan infinitas iteraciones de la intimidad en 
nuestras vidas; a la vez que le tenemos afecto, lo mantenemos 
siempre cubierto, encerrado. Sin sábanas uno lo siente casi desnudo, 
revelando una historia quizás demasiado íntima—manchas, rastros 
—que debe siempre cubrirse. Y si desnudos causan impresión, 
penetrar su interior es casi violento; el desmembramiento de 
un cuerpo. Es la misma violencia de una casa en demolición. La 
santidad de su entereza dilacerada, su territorio marcado da lugar a 
un fantasma; deja impresa su huella, la silueta amarilla es lo único 
que permanece en muros contiguos. Estos color fields están hechos 
del mismo material que los colchones: capas internas que nos abriga 
y nos dan calor, escondidas en las entrañas de nuestras estructuras 
más entrañables.



137



138

Segmentos Habitables
David Santamaría

Es un ensayo crítico visual sobre la habitabilidad enfocado a la 
cuestión espacial y a la respectiva subdivisión de esos espacios como 
problema social, económico y ambiental que ejercen su influencia 
en el espectro demográfico de nuestras ciudades. Igualmente este 
impacto visual, modifica constantemente nuestras emociones y 
relaciones en torno a los extensos conglomerados edificados en 
nuestras ciudades con un enorme peso en la percepción de estética 
y de clase.

Segmentos Habitables es un proyecto terminado. Ejecutado entre 2021 
y 2022, consta de 50 fotografías realizadas en distintos lugares de la 
geografía española donde la presión urbanística se caracteriza por 
su alta densidad.



139



140

Aprietador Summa Cum Laude
Ejercicio de investigación  
Malvin Montero

Haciendo uso de las herramientas de la danza contemporánea, la 
improvisación y danzas caribeñas, hacemos una inmersión en el 
altar dominicano y encontramos imágenes sincréticas que a lo largo 
del tiempo han sido invadidas por elementos simbólicos propios 
de occidente. Este proyecto de inteligencia corporal  plantea un 
diálogo  intercultural contemporáneo que tiene como semilla la 
improvisación, planteando una reflexión pancaribeña e invitando 
a crear en colectivo varias postales coreográficas que aborden la 
ritualidad y lo cotidiano utilizando simbología vudú y poniendo 
el punto atención en el sincretismo propio de las religiones afro 
descendientes en el caribe.



141



142

América Onírica  
Redretro Sistema de Transporte Onírico

América Onírica es un continente por donde el pensamiento disidente 
transita, un territorio onírico que surge de la reconquista del espacio 
público en las entrañas del Metro de Madrid, formada por la unión 
de 27 estaciones subvertidas -o por subvertir- por Redretro para 
agregar al Sistema de Transporte Onírico, las cuales al ser unidas 
en sus nodos visibilizan el mapa de América Latina, que a pesar 
de haber estado siempre ahí nunca antes había sido visto. América 
Onírica nos habla del proceso colonialista a través de la sucesión de 
guerras y conflictos militares ocurridos en el continente americano 
emprendidos por las monarquías europeas. América Onírica es la 
memoria histórica de un continente saqueado por el colonialismo, 
plagado de enfrentamientos sociales, políticos e ideológicos, desde 
entonces hasta nuestros días. América Onírica es una cartografía viva 
por la que fluyen las venas abiertas de América Latina.



143



144

La noción de viaje
Serie 7 
Rob Maldonado

Interacción casi imaginaria al interpolar, insertar y entreverar 
diferentes realidades y espacios a la vez; desde los territorios de la 
memoria, del pensamiento y las emociones en la ruta de un tránsito 
migratorio, en un entorno de aparente no pertenencia, como ecos 
que resuenan desde lo distante, por medio de la apropiación e 
intervención a espacios públicos de Madrid.	



145



146

Germinar en tierra lejana
Yeyé Torres Bermúdez

——Que mis raíces me recuerden que provengo del sur, que, aunque 
atraviese océanos, latitudes, calles, o ciudades enteras, se elevarán a cada 
paso como brotes salvajes entre las grutas de la calle, hasta encontrarme 
acompañado como bosque de frailejones ——

Estas palabras han retumbado en mi mente, mientras reflexiono desde mi 
propia migración, desde vivir el desplazamiento y volver a empezar en una 
lugar lejano, reconocerme y ser con el cambio de estaciones, de sentirme 
reverdecer y luego de un tiempo ver mis hojas caer, de en ocasiones no 
sentirme de aquí o de allá, pero con la confianza de poder germinar entre 
las grietas.



147



148



149



150



151

Solo quien se desplaza y funda en un nuevo territorio su hogar, 
experimenta en su piel los dolores, las huellas y las esperanzas 
adscritas a los procesos diaspóricos. Una realidad no exenta de 
conflictos - personales, sociales y culturales - que se convierte en 
impulso y necesidad de creación.

Lxs artistas que se reúnen en esta muestra abordan desde diferentes 
perspectivas la noción de diáspora. Sus investigaciones se nutren 
de fuentes que van desde el conocimiento científico, la sabiduría 
popular, los testimonios personales, los discursos mediáticos en 
contraposición a los oficiales o sus propias trayectorias de vida, todos 
ámbitos vitales que se revisan y se resignifican desde la reflexión, la 
emoción y la mirada crítica.

Es ese pensamiento y sentir diaspórico que se expresa con fuego, 
que se mueve entre ondas sonoras, que muta en la arena, reescrito 
como forma de ritual, que se apropia de las voces y los cuerpos y 
dibuja nuevas cartografías.

Artistas:
Abdiel Segarra, Blu (Daniela Lillo), Fabio Manosalva, Rubén Ojeda, 
Silvia Ramírez Monroy, Tau Luna y Youseff Taki.



152

negaciones prácticas
Abdiel D. Segarra Ríos

negaciones prácticas es un ejercicio de intervención gráfica sobre 
imágenes del archivo fotográfico del autor. El grabado en madera 
estampado sobre las imágenes remite a la tradición gráfica 
puertorriqueña, fundamental en los procesos de conformación de 
la hegemonía nacional del archipiélago. Las fotografías de fondo, 
pertenecen a un archivo de trayectos que narran episodios de una 
cotidianidad en la distancia en la que contrastan las expectativas 
antes de la llegada con las ironías de la realidad en la diáspora.



153



154

Prestar ropa
Blu (Daniela Lillo Olivares)

En la jerga chilena “prestar ropa” significa ayudar, contener. ¿Cuántos 
kilos de ropa podríamos movilizar?. Esta pieza se convierte en un 
símbolo de memoria y colaboración, que explora la metodología 
artística y política de investigar de forma creativa con el fin de 
desarrollar un taller de performance art para liberar los cuerpos; 
enfatizando en el apoyo mutuo que se desenlaza en las experiencias 
migratorias. La performista invitó a cuatro artistas no nacidas en 
Madrid a participar. Cada sesión se concibió como un entrenamiento 
de autodefensa y magia, presentando a la performance como un 
espacio de rito y resistencia. La instalación exhibe notas, sueños, 
audios, posiciones y dimensiones corporales canalizadas durante 
el taller, mostrando imágenes de un juego que reprime y puede ser 
abolido al transitarlo en comunidad.

Idea y dirección: Blu (D. Lillo Olivares)
Performistas: Catalina Sosa; Hella Spinelli; Josefina Cune0; Rosalia 
Gutiérrez

Video y Montaje: Blu (D. Lillo Olivares) y Omar Pinto



155



156

El riesgo es que te quieras quedar
Fabio Manosalva

La paradoja de las personas exiliadas es la de haber tenido que dejar 
lo que nunca quisieron abandonar. El riesgo para su integridad y 
sus vidas consistía en querer quedarse en su propio país. Esta 
investigación destaca el carácter resiliente que subyace en cada 
historia ofrecida por personas colombianas forzadas a abandonar 
el territorio. Sus historias han sido recogidas como documentos 
valiosos para relatar la humanidad superviviente que acude a 
disímiles maneras para resistir los daños y despojos que significan 
la expulsión.

Las voces testimoniales reposan arropadas y protegidas en 
dispositivos de audio, facilitando el acceso cercano e íntimo a la 
experiencia personal de estos viajeros obligados.



157



158

Madream
Rubén Ojeda Guzmán

La imagen de esta obra (Madream) está realizada con cinta de ignición 
y es el escenario de una acción en la que el artista cantó y tocó con la 
guitarra la Canción Mixteca, según la versión que Ry Cooder y Harry 
Dean Stanton grabaron para la película Paris Texas. Esta pieza juega 
con la idea de la nostalgia del desarraigo y el cansancio de manera 
irónica al seleccionar una canción de la región de los abuelos de 
Ojeda, popularizada por una película euroamericana e interpretada 
en una situación asfixiante. 



159



160

Silencios
Silvia Ramírez Monroy

Reescribir para alterar los discursos, revisar los relatos y fijar la 
memoria en la piel.

En el movimiento y fuera de las fronteras se construyen otros 
relatos, que también contribuyen a escribir la memoria de un país. 
Esta pieza fue realizada a partir del archivo de prensa que la autora 
ha ido resguardando desde el año 2019, conformado por las noticias 
que se publican sobre Colombia en los diarios de mayor tirada de 
España. Sobre la transcripción de los titulares y sus sinopsis, que 
aparecen impresas en las piezas, se han reescrito a mano las páginas 
del informe sobre el exilio colombiano realizado desde el Centro 
de Memoria Histórica, evidenciando los silencios sobre una forma 
de violencia que no había sido reconocida como consecuencia del 
conflicto armado en el país.



161



162

El tiempo como las piedras
Tau Luna

El centro de Gaia es un imán gigante compuesto principalmente 
por magnetita. Las especies migratorias utilizan fragmentos de 
magnetita en su cuerpo para sentir el campo geomagnético y 
encontrar lugares adecuados para su supervivencia. Los humanos 
también tienen fragmentos de cristales de magnetita en su cuerpo, 
pero no están conectados a nuestro sistema nervioso. Tenemos 
en el cuerpo un fósil del centro de la tierra que nos emparenta a 
otras especies migrantes, pero no sabemos a dónde ir ni cómo 
regresar. La instalación El tiempo como las piedras emite el sonido del 
campo magnético de rocas de magnetita recolectadas en el trópico 
latinoamericano en tiempo real.



163



164

Fragmentos IV
Youseff Taki

Esta obra es una instalación perteneciente a la serie Fragmentos. 
Unas piezas que buscan intervenir en el espacio natural dando forma 
a cuerpos que habitan el equilibrio que existe en los entre-lugares. 
Fragmentos IV traslada de una forma poética el desarraigo que se 
produce en los desplazamientos, la ausencia del cuerpo en su lugar 
de origen, y la percepción desplazada que se produce en tránsito. 
El habitar un lugar sin pertenencia nos dota de una percepción 
extraterritorial, en fuera de lugar. En estos lugares de diferencia, 
intermedias, que no pertenecen al aquí ni al allá, son el escenario 
donde se gesta la poética que da forma a estos cuerpos.



165



166



167



168



169

El presente - que es solo un instante - es posible gracias a la 
existencia de lo que fue. La luz reflejada en los objetos es anterior 
a la imagen que se proyecta frente a nuestros ojos. ¿Es acaso el 
pensamiento como impulso eléctrico en el cerebro, anterior a la 
toma de conciencia de la idea?. Preguntarnos por el ahora supone, 
inevitablemente, hackear el pasado.

Habitar y transformar el tiempo. Es esto lo que proponen lxs artistas 
reunidxs en esta muestra. Algunxs viajan siglos atrás, y parten de 
fuentes históricas, científicas, materiales; otros se trasladan décadas 
atrás y recurren a la documentación que estos tiempos nos dejan: 
imágenes, publicidad, contenidos mediáticos; hay quienes se 
desplazan solo algunos años y entonces recurren a la memoria, a los 
testimonios personales de quienes les rodean. Pero todxs tienen en 
común la revisión de ese pasado que subyace en nuestros cuerpos 
para construir nuevos y otros relatos que den cuenta de una realidad 
caleidoscópica que urge ser reescrita.

Artistas:
Ana María Serpa, Claudia Claremi, Luisa Ordoñez, Raúl Silva, Ugo 
Martínez.



170

Lo bello / lo enfermo
Ana María Serpa

Esta pieza forma parte de una serie de esculturas hechas a manera 
de pequeños escenarios. Para su realización, la artista parte de  
elementos artesanales y souvenirs, y los transforma para llamar 
la atención sobre la necesidad de repensar nuestras formas de 
consumo, pero también sobre las relaciones sociales que se ven 
alteradas por los medios de producción. En esta oportunidad, la 
llamada “chiva”, un medio de transporte rural originario de Colombia 
que se adapta en otros países de Suramérica, característico por ser 
usado para el transporte de productos del campo y de las mismas 
personas, toma forma de artefacto que narra de manera cruda, 
el impacto del conflicto armado en el país. Una mirada al pasado 
reciente, que conecta con las urgencias del cuidado de la tierra y de 
los cambios en la manera de habitar el territorio. 



171



172

La memoria de las frutas
Claudia Claremi

La memoria de las frutas es un proyecto acerca de las frutas del Caribe 
y el tejido de afectos que las rodean. Evocando las frutas que se 
anhelan por haber desaparecido de lo cotidiano o porque remiten 
directamente a un espacio o momento de la vida, el proyecto 
propone una activación de la memoria sensorial.

La memoria de las frutas se articula a partir de distintos elementos 
e incluye fotografías en 35mm, películas de 16mm y textos. Por un 
lado, las imágenes muestran las manos de personas que describen 
con gestos las frutas recordadas y, por otro, los textos corresponden 
a transcripciones de sus anécdotas y memorias. Estos recuerdos 
recogen un conjunto de evocaciones de olores, formas y sabores, 
pero al mismo tiempo desencadenan una serie de reflexiones acerca 
de las cuestiones que afectan tanto a las frutas como a las personas. 
Hasta la fecha se ha producido en Puerto Rico, Cuba, República 
Dominicana y España.

El proyecto completo, incluyendo la parte de las islas y las 
diásporas, construye un archivo de variedades de frutas y una 
narración colectiva de las causas estructurales que han originado la 
desconexión y la ausencia, al mismo tiempo que restaura memorias 
y honra frutas en el proceso.



173



174

El ligero velo de la poesía
Luisa Ordoñez

Alexander von Humboldt pisó puerto en Cumaná el 16 de julio de 
1799. En sus Narrativas personales del viaje a las regiones equinocciales 
del Nuevo Continente, el trópico pasó a ser «re-descubierto» como un 
territorio no solo habitable, sino disponible. Construyó la noción de 
una naturaleza primigenia con una elaborada prosa, describiendo 
todo aquello que veía y, del mismo modo, poseía. 

La escritura cumplió la función que antes cumplieron la pisada, 
la bandera y el bautizo. La acumulación de vistas y palabras, el 
coleccionismo de impresiones, nos hablan de otras formas de 
apropiación encubiertas tras el ligero velo de la poesía.



175



176

A la conquista del futuro y del progreso.
Los dioses no están en la naturaleza
Raúl Silva

Durante la década del 90, el beneficio al sector privado otorgado 
en las políticas nacionales coincidió con el que parecía el fin del 
conflicto armado interno en Perú. A la par, la publicidad vendía 
seguridad financiera, medios tecnológicos y bienes que día a día 
iban construyendo una cultura interconectada del consumo. La 
transición al nuevo sistema económico estaba ocurriendo desde la 
construcción de nuevos anhelos que íbamos interiorizando, pero 
cuyo origen puede rastrearse en los tiempos coloniales.

Mediante la revectorización de afiches publicitarios que circularon 
en ese periodo de tiempo, Raúl SIlva elabora una serie de materiales 
gráficos que replican la composición y tipografía usada en cada uno 
de sus diseños, para reemplazarla por contenido que da cuenta de 
una transformación progresiva de la subjetividad. Todo elaborado 
a partir de citas de testimonios, gráficos y publicaciones realizadas 
desde las ciencias sociales y la economía en las últimas décadas.

En el reverso de los carteles se pueden encontrar las fuentes de 
toda la información, así como mapas visuales de contenido que fue 
utilizado para la exhibición Los dioses no están en la naturaleza (Lima, 
2019).



177



178

172º Sur
Ugo Martínez

“Nos han arrebatado la concepción de espacio - tiempo que subyace 
en nuestra historia”, así parte Ugo Martínez la narración sobre el 
proceso de creación de esta pieza. Su investigación busca generar 
una tensión entre las concepciones occidentales y mesoamericanas 
sobre el espacio - tiempo, desfigurando la noción binaria, alterando 
la idea de linealidad y añadiendo el arriba-abajo para deconstruir la 
idea cartesiana del plano.

172º Sur se convierte en un artilugio que a modo de brújula - 
construido a base de maíz y trigo, productos relacionadas con 
ambas tradiciones-, invita a quien se acerca a cuestionarse sobre esa 
concepción eurocéntrica sujeta a los puntos cardinales este-oeste / 
norte-sur, que se ha impuesto de manera hegemónica en el mundo. 
Esta especie de brújula se vuelve portadora de nuevas metáforas 
extraídas de reminiscencias históricas, teóricas, fantásticas y de 
otras epistemologías para crear elementos de medición imposibles 
que ayudan a dar una visión caleidoscópica de la realidad.



179



180



181



182



183

Recordar no es una acción inocua. Recordar nos permite pasar una y 
otra vez por sucesos que hemos vivido o que nos han contado y que 
hemos asimilado como propios desde nuestro cuerpo y experiencias, 
para darle - o quitarle - el sentido a ese pasado que se activa hoy. Y a 
veces, ese recordar abre heridas, propias y ajenas. En una sociedad 
que se desangra de racismo, de discriminación y de injusticia, es 
preciso recordar juntxs para elaborar memorias compartidas, volver 
al tiempo del mito - más allá del histórico - para comprender ese 
saber que nos ha sido negado, preguntar a nuestrxs ancestros para 
responder a esas preguntas que muchas veces con furia, aparecen 
para recordarnos esas epistemologías que han sido negadas, que son 
objeto de exclusión, pero que perviven y se performan cada día en 
nuestros actos. Y de esta forma, recordar, para reconstruir lo que 
está roto y encender la llama de lo borrado.

Artistas: Andrea Gómez, Eulogia Merle, Galina Rodríguez, Gin Ro, 
Glenda Zapata, José Ramón Hernández, Pablo Zamorano, Paloma 
Etienne, Rubén H. Bermúdez, Sigrid Ferrer.



184

​​AUPIRIMÍ – Resplandor
Andrea Gómez

En 1890 en La Soledad, Colombia, Don Argemiro Buitriago encuentra 
unas cámaras funerarias de pobladores indígenas ancestrales 
de la zona. Según Don Argemiro las paredes de esas cámaras 
funerarias estaban pintadas con figuras geométricas, lástima 
que esa información no la podamos reconstruír. Estos fueron los 
desenterramientos de las piezas que hoy constituyen lo que llamamos 
la Colección Quimbaya, piezas que fueron manufacturadas unos 
500 años antes de nuestro tiempo. La noticia llega hasta el gobierno 
Colombiano de la época, quien decide comprar la colección para 
ser parte de una exposicion en Madrid en 1892 que conmemoraba 
de la llegada de Colón al nuevo mundo. La colección empieza de esta 
forma una serie de viajes y movimientos hasta situarse hoy en un 
proceso legal de restitución.



185



186

Pombero
Eulogia Merle

El Pombero es un espíritu que habita el monte del chaco argentino, 
representado por un hombrecito peludo con un gran sombrero. Es 
parte del imaginario de las historias que Juja, la abuela del trabajo y 
la crianza de Eulogia, le contaba cuando era niña.



187



188

28A
Galina Rodríguez

​​28A Es una invitación a verme reflejado en el ajeno, aunque 
tengamos condicionamientos y barreras estructurales distintas, 
tenemos la raíz vital como conexión, y con ella, la conducta natural 
de supervivencia, aún más en paradigmas donde guardar la vida y 
la integridad resulta ser muy complejo, una lucha diaria por vivir 
dignamente. Aquellos rostros deformados por la crueldad, merecen 
hablar, merecen un alarido esperanzador.



189



190

Mal de Ojo
Gin Ro

La expresión “mal de ojo” en México se refiere a una creencia popular 
supersticiosa, que aprovecha el poder de la mirada para dañar al 
otro, en este sentido utilizo esta frase para enunciar la construcción 
de lo “otrx” desde la imagen. Utilizo el archivo de las primeras 
expediciones científicas de España a los pueblos conquistados que 
se encuentra en el Museo de América. 

¿Cómo utilizar el archivo colonial? 
Ojos de indígenas y mestizas de Abya Yala representadas por diversos 
hombres europeos...

¿Cómo usar el archivo?
La visualización de ellas es la experiencia de ellos

¿Quiénes son ellas? ¿Cómo se llaman?
Ellas muchas veces posando a satisfacción del otro que visualiza

Sus dos ojos me retan, me miran y enfrentan el ocularcentrismo
...ELLAS VEN CON SUS DOS OJOS SIN MIRAMIENTOS . . .
¡ELLAS DESAFÍAN!

Mi intención con esta instalación es habitar la oscuridad para 
potenciar la mirada de las mujeres de Abya Yala (América) para 
confrontar con el espectador.



191



192

Mandíbula
Glenda Zapata

Un diente puede guardar el ADN de una persona durante miles 
de años  debido a que el esmalte es el tejido más duro del cuerpo 
humano.

Mandíbula está compuesta de dientes recolectados en Latinoamérica. 
Cada uno de ellos lleva escrita una palabra, en su conjunto forman 
un canto mortuorio en Aymara.

El Aymara de hoy en día es un idioma occidentalizado, puesto que 
el sincretismo lo ha dotado de sus significados. Lamentablemente 
el idioma puro como los rituales están condenados a desaparecer. 
Esta pieza reflexiona sobre la información que guarda nuestro ADN, 
sobre nuestra cultura, las raíces y costumbres que quedan tatuadas 
en la parte más resistente de nuestros cuerpos.



193



194

El ánima sola
José Ramón Hernández

Tierra de la puerta de mi casa.
Pintura sagrada de la Regla de Osha.
Cascarilla de huevo.
Lágrimas. 
Instalación en cartulina. 
Pintura matérica. 
Oración. 
Grito. 
Contención. 
Silencio.

… escucho el lamento de un alma aprisionada, sola, triste, abandonada en este oscuro 
aposento. Anima mía, Ánima de paz y de guerra, Ánima de mar y de tierra, deseo que todo 
lo que tengas ausente o perdido se te entregue o aparezca. Yo te acompaño en tu dolor, te veo  
gemir y padecer en el abandono de esa dura y estrecha cárcel, y deseo aliviar tu aflicción… 



195



196

Creación
El Primer Tacto
Pablo Zamorano Azócar

Diseño de interacción cuerpo tecnología: Joaquín Díaz Durán
Duracion: 35- 40 min

¿Qué imaginarios culturales y sociales albergan la relación entre vida y muerte? 
¿Cómo se estructura ese pensamiento en movimiento? ¿Qué modalidad del 
pensamiento es lo desconocido, el silencio, lo invisible, lo intangible, las palabras 
y el mover?

Perfoconferencia de carácter interdisciplinar donde se entraman movimiento, 
tecnología y mediumnidad para reflexionar en torno a la muerte, o más bien, las 
relaciones que establecen entre sí vivos y muertos.

A través de un rito colectivo y participativo se articulan materiales creativos 
devenidos de texto Negro sobre Blanco Fondart- MINCAP (España- Chile 2022-
2023), proyecto que busca profundizar en el cuerpo, el movimiento y la creación 
interdisciplinar, como puente entre el mundo físico, objetivo y el mundo espiritual; 
en lo subjetivo y colectivo. Instancia donde las distintas variaciones corporales en 
movimiento son atravesadas por sensaciones que alimentan el diseño tecnológico e 
interactivo que modifica el universo perceptivo, sonoro y estético de la experiencia.



197



198

Ashé: El amor en el recuerdo
Paloma Etienne

Mediante el recuerdo amoroso de los cuidados a su padre y hermano, en Ashé 
Paloma Etienne transita las emociones relacionadas con la pérdida y el duelo. La 
presencia y devoción en los cuidados se convierten en una forma de conexión con 
nuestra fragilidad humana, y el duelo se perfila como el mecanismo de lucha contra 
el olvido. Esta exploración espiritual pone al descubierto los sentimientos que nos 
conectan con otras personas. ‘Ashé’ es un término africano de procedencia milenaria 
que significa «espíritu», «energía».



199



200

Y tú, ¿por qué eres negro?
Rubén H. Bermúdez

Y tú, ¿por qué eres negro? es un archivo abierto, personal y colectivo 
de la construcción de la negritud como fuerza política en España. 
El proyecto nace de un proceso de descolonización, desentrañando 
el racismo que se esconde tras la pregunta que se hacen todas las 
personas con las que se encuentra el artista: “Si has nacido en 
España, ¿por qué eres negro?”.

Partiendo de una investigación sobre los orígenes de la esclavitud 
negra española, Rubén H. Bermúdez reconstruye un relato 
autobiográfico que sirve de ensayo político sobre la historia de la 
cultura africana en Occidente. Inspirándose en su memoria de las 
imágenes, conversaciones y símbolos que han marcado su vida, el 
artista rememora algunos de los acontecimientos cotidianos y fuera 
de lo común vistos desde una perspectiva negra.



201

Y TÚ, ¿POR QUÉ ERES NEGRO?

La primera vez que alguien me llamó negro estaba en 
un mercado con mi abuela. Fue otro niño pequeño. 
Utilizó la palabra ‘negrito’. Nadie dijo nada; yo tampoco.

–––

The first time someone called me ‘black’ I was at a super-
market with my grandmother. It was another little boy. 
He actually used the word ‘darkie’. Nobody said anything, 
neither did I.

Edición Popular

Phree & Moto Books
ISBN 75869.05486906.78     
10e Rubén H. Bermudez

Y TÚ, 
¿POR QUÉ ERES 

NEGRO?

Y TÚ, ¿POR QUÉ ERES NEGRO?
Rubén H. Bermúdez

YTPQEN-12x16-FINAL-COVER.indd   4-6 18/05/2018   17:47



202

Rizo relato
Sigrid Ferrer

Esta obra, es una significación del sentido del vocabulario, en 
la que se pretende dignificar y darle valor a su concepto original. 
Otorgándole mediante la caligrafía, el lugar que le corresponde en 
la sociedad a través del tejido de palabras que guardan una carga 
histórica y política de luchas de la población Afro por alcanzar la 
libertad. Estas palabras están tejidas con la fragilidad y la fuerza 
del pelo de características afro, que reafirman su valor sobre tela 
de algodón. Utilizo el tejido por su carga conceptual de manipular 
hilos, en este caso pelos, por la fragilidad y la fuerza que connota 
este elemento/material.



203



204



205



206



207

Este capítulo reúne a artistas que reflexionan a partir de sus propios 
cuerpos, migrantes y racializados, sobre los patrones hegemónicos 
que se instalan en nuestra sexualidad, identidad de género y 
relaciones interpersonales; y lo hacen deconstruyendo y poniendo 
en cuestión la idea de las identidades binarias, los roles tradicionales 
en los que se ejerce el poder de lo masculino sobre otras formas de 
identificación género o sexoafectitvas.

Artistas: Andre Roldán, Ariel Sosa, Euyín Eugene, Colectivo 
Chakiñán Mutante 



208

Sin título
Andre Roldán

Serie de fotografía analógica a color y en blanco y negro. En las 
imágenes la autora explora el ritmo de la salsa y los territorios que 
habilitan esta danza como modo de expresión colectiva.

Primero Colombia y a partir del 2001 año en que migra, irá agregando 
según su recorrido Milán, Roma, Bruselas, Munich y Madrid, 
ciudades donde fue hallando el ritmo de la salsa presente ya fuera 
en algún lugar pequeño, locales no habilitados, casas o discotecas.

Lo que en principio fue necesidad técnica de trabajar con película 
de alta sensibilidad luego se convirtió en una elección, ya que el 
grano, la textura y el contraste acompañan el trabajo de revelar un 
territorio que se despliega en los cuerpos. 



209



210

Glitch
Ariel Sosa

Glitch “Un glitch (del Yiddish “גליטש”), en el ámbito de la informática 
o los video- juegos, es un error que, al no afectar negativamente al 
rendimiento, jugabilidad o estabilidad del programa o videojuego 
en cuestión, no puede considerarse un fallo, sino más bien una 
característica no prevista.” -Wikipedia
					   
Con la irrupción del software generativo en las áreas creativas se ha 
encendido el eterno debate que conlleva cada gran salto tecnológico: 
¿va esta herramienta (la inteligencia artificial) a reemplazar a los 
artistas? Pero más allá de estas ideas sensacionalistas, mi interés 
en esta revolución tecnológica se plantea en tres preguntas: ¿Qué es 
la fotografía? ¿Qué es la realidad? y ¿quién maneja estas narrativas? 
Para abordar estas inquietudes me planteo abordar un ensayo 
fotográfico abordando uno de mis temas de interés: la realidad de 
las comunidades migrantes, racializadas y queer.



211



212

Bloques 
Euyín Eugene

Bloques es un proyecto de investigación que explora a través del 
cuerpo y la imagen como ejes centrales, parte de la necesidad de 
entender el contexto personal a través del contexto político y social 
de Venezuela.

Como primera apertura del proceso presento “12 de noviembre de 2022” 
conmemorando así, a través del título, el día de su realización tras 2 
años de comenzar a pensar en este proyecto. La pieza trae como base la 
investigación de “Bloques” y mi estar en Madrid, conjugando así dos 
imágenes disonantes, el lugar de donde vengo y la ciudad en la que vivo.

La salsa y la changa tuki (género musical electrónico bailable que se originó 
en las barriadas caraqueñas , a finales de la década de los 90) acompañan 
este viaje que navega a través de sonidos que forjaron mi identidad y que 
hoy resuenan más que nunca en mi interior.

Las fotografías son de: (1 y 2) Karessa Malaya. (3 y 4) Andre Roldán



213



214

Chakiñán Mutante
Ana María Serpa
Andrés Vera
Rob Maldonado
Sandy Peligro

Nosotrxs

Somos un colectivo de artistas transdisciplinares provenientes de 
Abya Yala (México, Bolivia y Colombia), comprometidxs en unirnos 
para explorar, cuestionar y transformar la sociedad a través de la 
acción y la reflexión profunda. Chakiñan Mutante es un colectivo 
generado por y para migrantes, disidencias y personas racializadas, 
es un espacio de crítica y resistencia, donde buscamos visibilizar y 
desafiar las injusticias que afectan al sur global.

Desde las tierras palestinas hasta los muros de Melilla y otros lugares 
marcados por las necropoliticas, nos enfrentamos a la realidad de la 
opresión y la violencia que se ejerce sobre aquellos que luchan por la 
libertad y la dignidad. Nuestra resistencia a través del arte es un acto 
de solidaridad y apoyo a aquellos que enfrentan las consecuencias 
de la opresión y la violencia estatal.

En Chakiñan Mutante, apostamos por el arte de acción como 
una poderosa herramienta para amplificar nuestras silenciadas 
y marginadas voces. Este chakiñan se convierte en un espacio de 
sanación, transformación y construcción colectiva, donde nuestras 
acciones artísticas desafían los límites impuestos por una sociedad 
excluyente. 

Nuestro objetivo es crear una comunidad y fomentar la complicidad 
en torno al arte de acción. Proporcionar una plataforma inclusiva 
con creadorxs emergentes, como nosotrxs, que deseen generar 
espacios de disidencia y dar visibilidad a su trabajo.

*Chakiñan, traducido literalmente del quechua significa sendero 
por el que se transita a pie, un atajo, una vereda. Pero desde la 
cosmovisión andina, chakiñan es una red que interconecta los 
pueblos, es decir, un punto de encuentro entre diversidad de 
culturas, de conocimientos, de experiencias y sentires

*Agradecemos a lxs fotógrafxs Krisly Daniela @krislyyyyyy y Maelok 
@maelokguevara por el registro de las piezas y performances del 
Encuentro Chakiñán - Intersticios.



215



216

De Agua y Tierra Transeúntes,
Ana María Serpa

De Agua y Tierra Transeúntes, es una acción artística que incorpora 
piezas de barro como la expresión tangible de la artista. A través de 
la imprenta de sus puños, la obra transmite un mensaje poderoso 
sobre las migraciones forzadas, el ritual y la imagen del puño alzado 
en la lucha de los pueblos oprimidos. La representación de puños 
agarrándose a las vallas para traspasar las fronteras físicas evoca 
una profunda reflexión sobre la resistencia y la libertad. La acción 
invita al espectador a explorar las conexiones entre la tierra, el agua 
y la experiencia humana, trascendiendo las barreras geopolíticas y 
resaltando la humanidad compartida.



217



218

Sin título
Sandy Peligro

Este proceso anticolonial retoma y utiliza elementos de la 
cosmogonía del mundo nahuatl y de rituales de Pachita, de Parral, 
Chihuahua, una de las chamanas más importantes que hubo en 
México. Esta acción, una ceremonia, nos recuerda que habitamos 
el mundo de los muertos, pero al contrario que en el cristianismo, 
este mundo es considerado el de las existencias gozosas: con plantas 
útiles y flores embriagantes. Aquí nuestro destino es transitorio y 
placentero. La pérdida del paraíso se compensa con orgasmos, que 
son un recuerdo del Tlalocan, un viaje al lugar de los orígenes de 
nuestrxs ancestrxs. Sobre todo, lxs ancestrxs que nos soñaron con 
esos orgasmos alejados de lo cis-heterosexual monógamo.



219



220

Cierra los ojos y abrázame en esta noche perpetua.
Andrés Vera Sanmartín

Rodrigo, Daniel y Andrés reflexionaron sobre cómo la necropolítica 
impacta en nuestros deseos y placeres a nuestra identidad marika. 
A través de una performance, exploraron y recuperaron lo que 
nos quieren arrebatar, como es la ternura. Tres almas brillantes, 
cubiertas de polvo de estrellas y conocidas como las “sodomitas”, se 
adentran en un chakiñan con la intención de explorar y provocar 
miradas.

Su interacción, llena de complicidad y afecto, los lleva a participar en 
un ritual en el que se adornan con flores para entregarse a un juego 
de asfixia. Sosteniéndose de las manos, se convierten en ofrenda 
con un altar a sus pies. Se liberan de la fantasía en una explosión 
de júbilo que los lleva a entregarse al calor de sus manos, mientras 
se toman el tiempo de limpiarse mutuamente. Tocan sus cuerpos 
desnudos con suaves caricias, cuidando cada herida y ofreciendo 
consuelo.

Artistas participantes:
Rodrigo Villaba (Paraguay) @rodriyvytu
Daniel Ganchala (Ecuador) @i_perfumado
Andres Vera SM (Bolivia) @llokalla_m4rik4



221



222

Strange fruits in the garden of remains
Seltsame Früchte im Garten der Überreste 
Pieza de arte de acción con audio espacial y 
realidad aumentada
Rob Maldonado

La pieza aborda el concepto y la técnica de castigo del suplicio, 
implícito en la penalización sádica y cruel aplicada desde la 
hegemonía, sobre los humanos “no-humanos, los vigilados, los 
castigados, los salvajes”, desde esa visión pedagógica implementada 
por los mecanismos de poder, que se expande en sus culturas, 
llevándola por una de tantas rutas, a la normalización del consumo 
y el desecho, ¿qué es desechable?, ¿qué es basura?, ¿qué tiene y no 
valor? Evidente ya no solo en lo material del día a día, si no aplicado 
en el día a día de las relaciones de cuerpos blancos y/o blanqueados, 
sobre cuerpos diaspóricos no blancos, no conceptualizados como 
iguales en derechos y libertades. El suplicio es una técnica de 
castigo, de pena corporal y psicológica dolorosa, que busca producir 
sufrimiento y dolor muy lentamente.
				  
“La muerte-suplicio es un arte de retener la vida en el dolor, subdividiéndola 
en “mil muertes” y obteniendo con ella, antes de que cese la existencia, “the 
most exquisite agonies”. 

Foucault, Michel
Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. II. LA RESONANCIA DE 
LOS SUPLICIOS



223



224

II Encuentro de Arte de Acción - Necropolítica 
Artistas seleccionadxs 

•	 Sacar de raíz de Josefina Bardi Prida (Chile) @j_bardiprida
•	 Semillas al viento: la dignificación de nuestras vidas migrantes 

de Jandro Huizache (México) @huizzache @voz.migrante
•	 Newen. La piel de la memoria de Alvaro Aroca Cordova (Chile) 

@aaroka
•	 No soy de aquí, pero mi cuerpo está aquí de Samraz (Samuel 

Ramirez)(República Dominicana) @samraz19 
•	 A duras penas aguantamos las tormentas de Malagüera y Aurora 

(Carla D. Quisbert Pinto y Antonella Toledo  (Bolivia y Ecuador) 
@tristemortal @antonellatoledo1975



225



226



227



228



229

Equipo

Silvia Ramírez Monroy
(Ibagué, 1978)
Investigación y curaduría general

Artista, editora e investigadora. Sus 
estudios se centran en las relaciones 
entre la memoria, el arte y la diáspora; 
así como en la reflexión sobre la 
dimensión política de las prácticas 
artísticas y los relatos sobre el pasado. Su 
trabajo ha tomado forma en diferentes 
proyectos curatoriales colectivos, 
además de este ciclo “artistas en los 
INTERSTICIOS, destacan: “Miradas 
Jóvenes” (Casa de la Panadería, 2019), 
“Desplazamientos” (La Parcería, 2021) 
y “Mapeográfica. Bitácora de ciudad” 
junto a David Santamaría y Fabio 
Manosalva (Centro Cultural Paco Rabal, 
2023). Como artista ha participado 
en diversas muestras en Madrid y 
Bogotá, y enfoca su investigación en 
las posibilidades de la escritura, los 
discursos narrativos y conceptos como 
diáspora y ausencia. Como editora, 
cuenta con una trayectoria de más 
de 15 años en diferentes proyectos 
independientes, actualmente es editora 
de La Parcería. Doctora en Bellas Artes 
(UCM 2017), DEA en Estado y Sociedad 
en la Historia de América (UCM 2007).

Johan Posada
(Medellín 1985)
Investigación inicial

Papá, migrante, poeta, coleccionista 
e investigador de músicas 
latinoamericanas de los años 50, 60 
y 70. Con Máster en Producción de 
cine y televisión del Instituto de Cine 
de Madrid. Miembro fundador de la 
Asociación Cultural La Parcería con 
gran experiencia en la programación 
y dirección artística de encuentros, 
festivales y proyectos artísticos. 
Actualmente gestiona el proyecto 
Relaciones Sonoras, seleccionado por 
el Ayuntamiento de Madrid, dentro de 
ayudas a la creación contemporánea y 
a la movilidad nacional e internacional 
2022/2023.

Investigador residente con el proyecto 
“Intersticios” en  NOTAR 2021/2022, 
dentro MAR, plataforma impulsada 
por el Museo Reina Sofía, la asociación 
hablarenarte y la Fundación Daniel y 
Nina Carasso.  Hace parte del comité 
curatorial del Centro Cultural Gabriel 
García Márquez de la Embajada de 
Colombia en España.

Director artístico del Centro Cultural 
de Experimentación y  Documentación 
Artística  La Parcería en la ciudad de 
Madrid, España.



230

Yeison F. García López
(Cali, 1992)
Investigación inicial

Nació en Cali (Colombia) y creció en 
Madrid (España). Se auto- identifica 
como Afro- colombiano y Afro- español. 
Estudió Ciencias Políticas y el Máster 
en Metodología de la Investigación 
en Ciencias Sociales: Innovaciones 
y aplicaciones, en la Universidad 
Complutense de Madrid. Activista 
antirracista. Miembro fundador 
de la Asociación Afrodescendiente 
Universitaria Kwanzaa de la UCM (2014-
2016). Miembro y coordinador de la 
Asociación Conciencia Afro. Comisario 
del Festival Conciencia Afro (2016, 2017, 
2018 y 2019). Director del Centro Cultural 
“Espacio Afro”.  Mención honorífica en 
la categoría de Cultura en los Premios 
Nacionales de Juventud 2022. Finalista 
de los Premios Mandarache 2022 en 
la categoría de poesía con el poemario 
“Derecho de Admisión”. Nombrado por 
la Embajada de Colombia en España 
como uno de los premiados en la VII 
Edición Premio “10 Colombianos” 
2022. Co- comisario de “La memoria 
colonial en las colecciones Thyssen-
Bornemisza” en el Museo Nacional 
Thyssen-Bornemisza y participante en 
el catálogo “Pinacoteca Migrante”, del 
Pabellón de España en la 60ª edición 
de la Bienal de Arte de Venecia con el 
texto “La decolonialidad ilustrada en el 
contexto español”.

Abdiel D. Segarra Ríos
(Santurce, 1984) 
Acompañamiento curatorial

Es Curador Asociado en el Museo de 
Arte Contemporáneo de Puerto Rico, 

artista visual y gestor cultural. Posee 
una Licenciatura en Bellas Artes de 
la Escuela de Artes Plásticas y Diseño 
de Puerto Rico (2008), una Maestría 
en Gestión y Administración Cultural 
de la Universidad de Puerto Rico 
(2013) y un Máster en Historia del Arte 
Contemporáneo y Cultura Visual de 
la Universidad Autónoma de Madrid 
(2018). Co-fundador y editor de la revista 
Sin Norte, co-organizador del proyecto 
Disfrute los Inconvenientes, a la vez 
que colabora con varias organizaciones 
culturales entre España y Puerto Rico. 

Fabio Manosalva
(Medellín, 1975)
Museografía y montaje

Artista y gestor cultural colombiano 
residente en Madrid. Su proyecto como 
creador aborda diferentes medios como 
el collage, el ensamble, la investigación 
sonora, las acciones en el espacio 
público o las publicaciones de artista. 
Su temática investigativa se centra en la 
comprensión de las formas inherentes 
al ser humano, de esa condición 
humana que tiene que ver sobre todo 
con la alienación, el sometimiento 
y el comportamiento social. Del 
mismo modo, le interesa visibilizar la 
resistencia de las poblaciones migradas 
o exiliadas. Ha participado en diversas 
exposiciones en Colombia, México, 
Cuba, Alemania, Estados Unidos y 
España y en el desarrollo de proyectos 
culturales y artísticos independientes. 
Ha trabajado en los proyectos 
curatoriales: “Presencias impregnadas. 
Huella vital de tres acompañantes 
internacionales en Colombia” junto 
a Mesa Poética por la Paz, exhibición 
itinerante en España entre 2019 y 2021, 



231

cuya primera parada fue en el Centro 
Cultural Nicolás Salmerón, Madrid. 
“Mapeográfica. Bitácora de ciudad” con 
el equipo curatorial integrado por Silvia 
Ramírez Monroy y David Santamaría, 
exposición realizada en el Centro 
Cultural Paco Rabal, Madrid, 2023. Es 
coordinador del equipo de comisariado 
del Centro Cultural de Experimentación 
y Documentación Artística La Parcería 
en Madrid. Doctor en Bellas Artes 
(UCM, 2016).

David Santamaría
(Medellín 1975)
Diseño gráfico y editorial

David Santamaría A.K.A. Pixtorm 
(Medellín, Colombia, 1975) Artista y 
diseñador multidisciplinar, Licenciado 
en Publicidad por la Universidad 
Pontificia Bolivariana y Artes Plásticas 
en la Escuela de Bellas Artes. Es creador 
audiovisual transmedia y, en su obra, 
combina la investigación fotográfica, el
arte generativo, la realidad aumentada, 
la obra gráfica y la creación impresa 
tradicional. Fundador del estudio 
de diseño Pixtorm, co-fundador y 
diseñador de la revista Sin Norte, 
Fundador y colaborador de la web DLI 
Disfrute los inconvenientes, colabora 
con organizaciones como Espacio 
Cómplices, La Parcería CCEDA, entre 
otros. Afincado desde hace más de 20 
años en Madrid. Recientemente ha 
colaborado como asistente y artista en 
diferentes proyectos e investigaciones, 
ya sea como residente invitado (El Lobi, 
Puerto Rico 2022). Mapas Vivos (con 
Eduardo Oyana y Fabián Villegas. Madrid 
2024). Intersticios con la obra Hábitat 
C (Madrid 2023). Mapeográfica con las 
instalaciones Memoria Ambulante y 

Simulacro de espacio (Madrid 2023) en 
Espacio Cómplices con la Exhibición 
Paisajes de la Autosimilitud (Madrid 
2021). Publicación del libro de artista 
Policefalia (Madrid 2020) y otras 
colecciones como Salsa music can be 
seen (Madrid 2022) Geómetras en contra 
del tiempo (Madrid 2023) Summer series 
collages (Madrid 2023) y una colección 
periódica de análisis y visualización de 
datos sobre eventos cotidianos en la 
ciudad Madrid Data Viz (Madrid 2022) 
entro otros.

Camena Camacho Cordovez 
(Quito 1984)  
Dirección - CCEDA LP

Mamá, migrante. Curadora artística 
y cultural. Licenciada de Arquitecta 
de Interiores de la Universidad 
Politécnica de Madrid (2004), Experta 
en Psicopatología Psicoanalítica del 
Instituto Quipú (2007). Desarrolla su vida 
profesional en la asociación cultural La 
Parcería, a través de la investigación, 
dirección y mediación de proyectos 
educativos, culturales y artísticos 
vinculados al pensamiento decolonial, 
a la lucha contra la discriminación 
racial y la defensa de los derechos de las 
personas migrantes. Centra su interés 
en lo que denomina la arquitectura del 
afecto, por medio de la cual defiende 
la íntima relación entre el lugar, la 
colectividad (lx cuerpxs) y la memoria 
en la experiencia contextual de cada 
proyecto. Presidenta de la asociación 
cultural La Parcería. Co-comisaria 
y directora artística del CCEDA_LP 
Centro Cultural de Experimentación y 
Documentación Artística de La Parcería. 



232



233

Artistas

Ana María Serpa

Artista multidisciplinar. Estudió Artes 
Plásticas y Visuales en la Academia 
Superior de Artes de Bogotá. Licenciada 
en Bellas Artes por la Universidad 
Complutense de Madrid. Complementa 
su formación con cursos enfocados 
en la performance y el teatro objetual 
impartidos por Nieves Correa, 
Xavier Bobés y Steven Cohen. Sus 
proyectos se caracterizan por ser 
-in situ- o procesuales e involucrar 
diversas técnicas de construcción. 
Forma parte de la Guía 50 Creadores 
Latinoamericanos en Madrid de Casa de 
América 2019 y de la Bienal de Mujeres 
Artistas Visuales 2020, cuya obra está 
siendo expuesta a través del C.A.V La 
Neomudéjar de manera itinerante en 
Costa Rica, Colombia, USA y Madrid.

Andrés Vera San Martín

Performer y arquitectx con experiencia 
en arquitectura acústica y siete años 
en el mercado corporativo como 
arquitectx acústico en el estudio 
“Acústica” - Arquitectura del Silencio. 
Licenciado en arquitectura por la UCB 
La Paz, BOL, y formado en Diseño 
Paramétrico en Madrid, ES, y en gestión 
empresarial. Autodidacta en diversos 
medios como dibujo, performance, 
videoarte, sonoridad e intervención del 

espacio público. Me presento como la 
LLOKALLA “Yuqalla” término en aymara 
que significa “muchachx”. Soy unx 
pensadorx comprometida en cuestionar 
las normas cisheteronormativas y 
coloniales, mientras reivindico mi 
identidad disidente, marika, andina 
y migrante. Mi objetivo es resistir la 
precariedad cultural alternativa y 
reconstruir los lazos sociales utilizando 
la corporalidad como medio de 
conexión entre lxs colectivos y los 
espacios creativos.

​Andre Roldán 

Fotógrafa y narradora colombiana. 
Vive en Madrid y realiza retratos, 
registro de obras y fotografía de 
teatro.  Imparte talleres de fotografía 
analógica y estenopeica para familias 
e infancias. Nació en un pequeño 
pueblo de la cordillera y siempre fue 
una apasionada por las formas de 
contar como la fotografía, la narración 
oral y las artes visuales. Aprendió las 
bases de la alquimia con la cámara 
estenopeica y el cuarto oscuro.   Con 
la cámara en la mochila se mudó de 
continente y estudió fotografía en 
Milán, Italia. Simultáneamente trabajó 
como asistente de diversos fotógrafos 
con los cuales adquirió conocimientos 
en áreas específicas como producto, 
gastronomía, retrato y moda.  En el 



234

área teórica enriqueció su pasión 
realizando investigación iconográfica 
en la revista Fotographia, y en el archivo 
de la agencia fotográfica Grazia Neri. 
El movimiento siempre necesario la 
llevó al sur y en Buenos Aires estudió 
Crítica de Artes en la UNA, Universidad 
Nacional de las Artes.  Paralelamente 
formó parte de grupos de investigación 
sobre imagen fotográfica en la misma 
institución. Trabajó como freelance 
para diarios y desarrolló profesión en 
producción publicitaria. Participó en 
exposiciones individuales y colectivas 
en Milán, Siena, Roma y Buenos Aires.

Andrea Gómez

Licenciada en Bellas Artes por la 
Universidad de Barcelona y DEA en el 
programa de doctorado en Literatura, 
Arte y Pensamiento por la Universidad 
Pompeu Fabra. Cofundadora del 
proyecto relacional de cultura 
contemporánea Joystick (www.jstk.
org), del estudio de comunicación 
gráfica Todojunto (www.todojunto.net), 
La imprenta (y espacio dedicado a la 
autoedición y el diálogo) L’Automàtica 
(www.lautomatica.org) y Dinou (www.
dinou.net). Su trabajo ha podido verse, 
entre otros, en la Bienal de Caribe de 
Santo Domingo, el festival Doors of 
perception (Nueva Delhi), el festival 
Zeppellin (CCCB, Barcelona), Arts Santa 
Mónica (Barcelona), Homesession 
(Barcelona) las galerías Nogueras 
Blanchard (Barcelona), Valenzuela 
Kleener (Bogotá), Goodman Duarte 
(Bogotá), Dama Aflita (Oporto), 
Galería el Museo (Bogotá), Galería +R 
(Barcelona).  - www.andreagomez.info -

Ariel Sosa Urquia
(Tegucigalpla, 1990) 

Artista visual, activista y curador 
independiente. Diplomado en Fotografía 
y gestión de proyectos fotográficos de 
la Fototeca y Universidad San Carlos 
de Guatemala (2014) y Diplomado en 
curaduría de arte contemporáneo 
de Node Center (2016). Su trabajo 
se ha mostrado en festivales como 
PhotoEspaña (2015 y 2020), Guatephoto 
(2018), Belfast Photo Festival (2021) 
y FELIFA (2021). Seleccionade IX 
Bienal de Artes Visuales del Istmo 
Centroamericano-BAVIC (2014), 
Finalista para el premio de publicación 
FELIFA/La Luminosa (2021) shortlist 
para el premio Descubrimientos 
PhotoEspaña (2021), premio único 
“Beca de Creación Triángulo Norte” 
otorgada por la Fundación El Arte de 
Volar y el Centro Cultural de España 
en Tegucigalpa (2022), premio Plata 
y Mención Honorífica en los Tokyo 
International Foto Awards (2022), 
finalista Top 200 del Critical Mass 
de Photolucida (2023). Ha formado 
parte de proyectos como la Escuela 
Experimental de Arte (EAT) y dirigido el 
programa de Residencias para Artistas 
Latinoamericanas/os Modelo para 
Armar (2016, 2017), ambos proyectos 
realizados en Tegucigalpa, Honduras.

Blu D. Lillo Olivares 
(Viña del Mar, Chile, 1984)

Artista conceptual y curadora; directora 
de INVE Platafor.a Experimental de Artes 
coordinando desde 2014 residencias 
de artistas de cuerpo-video (VÓRTICE), 
encuentros de performances en Chile 
y España (COSTRA encuentro de arte 
de acción por la memoria), talleres y 



235

tutorías de obra.   Hizo maestrías en arte 
contemporáneo de la Univ. Carlos III 
(Beca Acciona de excelencia del Círculo 
de Bellas Artes de Madrid en Escuela 
Sur) y máster en Cine Experimental y 
vídeo arte por Escuela TAI de Univ. Rey 
Juan Carlos (Beca al reconocimiento 
profesional del Ministerio de la Cultura, 
las artes y el Patrimonio de Chile). 
Su obra abarca performance, video, 
fotografía e instalación. Su enfoque 
busca cuestionar roles de género, 
recuperar la memoria ancestral, 
desafiar la dicotomía cuerpo-territorio 
y la abolición de autosabotaje.  A través 
de imágenes de violencia presentes en 
juegos y torturas, resignifica &quot;el 
peligro&quot; consensuado, en este 
caso desde la imagen, como un lugar 
para increpar al opresor, resaltando la 
ternura, la magia y el acompañamiento 
feminista comunitario para el bien 
común.   Desarrolla sus piezas en 
espacios urbanos, rurales, galerías, 
museos, bienales, centros penitenciarios 
y encuentros de Latinoamérica, Europa 
y Asia.   Su obra ha sido expuesta en 
Bienal SIART (BOL), Bienal Deformes 
(CL), Venice performance art week 
(IT), Cosmos Gallery (GR), Festival 
NEMAF de Seúl (KO), EPAF (PL), Museo 
Neomudejàr (ES), Acción Spring (ES), 
entre otros.
@blu_2925

Christians Luna

Artista visual peruano que vive y 
trabaja en Madrid. Ha realizado 
exposiciones y residencias artísticas 
en Perú, Colombia, Ecuador, Chile, 
Alemania, Croacia, Suiza y España. 
Desde su llegada a Madrid en  el 2019 
viene trabajando con la comunidad de 

personas con autismo. Su trabajo se 
centra en reivindicar luchas sociales 
y crear imaginarios de resistencia 
priorizando el uso de materiales 
precarios. Actualmente desarrolla 
investigaciones en torno a migración, 
frontera y territorio mediante escultura, 
pintura, performance, intervenciones 
urbanas o procesos coreográficos. Está 
en la búsqueda de crear dispositivos 
espirituales que restauren nuestros 
vínculos afectivos con la naturaleza.

Claudia Claremi 
(Madrid, 1986) 

Artista y cineasta. Graduada en 
Cine Documental por la Escuela 
Internacional de Cine de San Antonio de 
los Baños (Cuba) y en Bellas Artes por 
la University of the Arts London (Reino 
Unido). Sus películas han participado en 
festivales como Raindance, Ann Arbor, 
Rotterdam, Guadalajara, Oberhausen, 
etc. y se han proyectado en el CA2M, 
CCA Glasgow, MAMM de Medellín, 
HKW de Berlín y los Institutos Cervantes 
de Tokio y NY, así como ha participado 
en exposiciones en La Casa Encendida, 
PHotoEspaña, Sandretto Re Rebaudengo 
entre otros. Ha sido residente en Beta 
Local en San Juan, Puerto Rico (2015), el 
Centro de Residencias Matadero Madrid 
(2021), el Visual Studies Workshop en 
Rochester, NY (2023) y The Clemente 
en NYC (2023). Entre las becas y 
premios que ha recibido se encuentran 
Generaciones de la Fundación 
Montemadrid (2021), Circuitos de Artes 
Plásticas (2021), y el programa NOEXPO 
del Museo Reina Sofía. En la actualidad 
desarrolla diversos proyectos, entre 
los que destacan las series ‘Amnesia 
colonial’ y ‘La memoria de las frutas’.



236

Colectivo Ayllu

Viven y trabajan entre Madrid y 
Barcelona, Reino de España. El Colectivo 
Ayllu es un grupo colaborativo de 
investigación y acción artístico-política 
formado por personas migrantes, 
racializades, disidentes sexuales y de 
género provenientes de las ex colonias 
españolas en América Latina y el 
Caribe. El colectivo nace en el 2017 (del 
brazo del colectivo activista Migrantes 
Transgresorxs, creado en 2009) y 
propone una crítica al colonialismo, 
la blanquitud y la heterosexualidad 
realizando producciones artísticas 
en múltiples formatos y generando 
procesos de aprendizaje colectivo, de 
mediación y producción escritural. 
Ayllu -que en lengua quechua refiere 
a familia extensa- representa una 
comunidad afectiva, una familia 
que se teje desde distintos lugares, 
recuperando memorias ancestrales y 
transitando con otras poéticas a lugares 
futuros colectivos. 

Entre sus exposiciones destacan 
Devuélvannos el oro, Matadero 
Madrid (2018), Don’t blame us for 
what happened, Artspace, NIRIN 
XXII Bienal de Sidney (2020), Indian 
fantasies. Species & spices, en la V 
Kochi Muziris Biennale, India (2022-
2023),  Acciones callejeras, políticas y 
estéticas disidentes: somos el sueño de 
nuestrxs ancestrxs, en la exposición 
Emancipação do Vivente, Galerías 
Municipales de Lisboa (2023) y ¿Dónde 
están las cartas de nuestras ancestras al 
caminar sobre fuego? en la 35a Bienal de 
São Paulo Coreografias do impossível.

Dandara Catete 
(Río de Janeiro, 1992) 

Vive y trabaja en Madrid. Es graduada en 
Artes Visuales - Escultura por Wesleyan 
University (Connecticut, EEUU) y 
estudió en la Escuela de Artes Visuales 
de Parque Lage (EAV-Parque Lage, Rio de 
Janeiro), además de haber participado 
de residencias en Cittadellarte (Biella, 
Italia), Tabacalera (Madrid) y el 
Salzburger Kunstverein (Salzburgo, 
Austria). Investiga elementos del 
hogar y otros objetos relacionados 
con la intimidad y la vida cotidiana, 
explorando las posibilidades poéticas y 
políticas del día a día. Sus obras indagan 
en temas como el derecho a la vivienda, 
la arquitectura afectiva y cuestiones de 
género.

Eulogia Merle

Artista, ilustradora y activista cultural. 
Nace en Buenos Aires y vive en Madrid 
desde hace más de 20 años, donde 
trabaja como ilustradora para grandes 
periódicos nacionales e internacionales. 
En 2012, comienza a explorar en su obra 
personal coincidiendo con su devenir 
madre, circunstancias intrínsecamente 
relacionadas: la crianza de su hijo, 
crear su casa-estudio y su obra personal 
son parte de un mismo gesto estético.  
Concibe cada obra como un juego, 
donde todo sucede en tiempo real. Le 
interesa la figuración abstracta, el sutil 
equilibrio donde dialogan las fuerzas 
del azar, el gesto inconsciente y la 
sensibilidad del dibujo. Deteniéndose 
en el punto justo, donde es fundamental 
la intervención del espectador para 
completar la obra, como una invitación 
para nuevos puntos de partida. Sus 



237

temas recurrentes son los vínculos y la 
identidad.

Euyín Eugene

Soy un hombre trans nacido en Petare, 
Caracas, Venezuela. Creador visual y 
escénico. Los ejes de mi trabajo son 
el cuerpo y la imagen. Desde que salí 
de Venezuela en 2016 mi práctica 
como creador ha estado relacionada 
directamente a la supervivencia, lo que 
ha hecho que me acerque a terrenos 
donde la expansión y el desborde de las 
disciplinas artísticas convencionales son 
la premisa. Son temas recurrentes en 
los procesos que abordo las relaciones 
de poder, la migración, el género y la 
memoria histórica.

Galina Rodríguez

Artista interdisciplinar enfocada en 
diferentes ramas del movimiento, y el 
teatro físico. Nacida en Cali, Colombia, 
consolidó sus estudios en ballet 
clásico, danza contemporánea y folclor 
Colombiano, en el Instituto Colombiano 
de Ballet Clásico (INCOLBALLET), 
luego pasó a ser parte de la Compañía 
Colombiana de Danza Contemporánea 
durante 3 años, para luego mudar su 
residencia a España, donde realizó 
estudios coreográficos, en la compañía 
Provisional Danza dirigida por Carmen 
Werner, ha sido interprete en el Centro 
Huarte, el Teatro Baluarte, Teatros 
del canal, Conde Duque, La Parcería 
y el Wizink Center, actualmente es 
performer en la compañía La Pharmaco 
dirigida por Luz Arcas, y performer 
freelance. 

Gin Ro
(CDMX, 1986) 

Georgina Rodríguez Ayala. Estudió 
Diseño Industrial en la UAM-X (CDMX, 
2004-2008) Máster de fotografía 
contemporánea en EFTI (Madrid, 
2017-2018) y es pasante de la Maestría 
en Artes Visuales con especialidad en 
fotografía en la UNAM (CDMX, 2020- 
2022). Entre los reconocimientos que 
ha obtenido están, la Beca de sesión de 
Estudios en BilbaoArte Fundazioa 2021, 
Residencia Internacional en Centro de 
Arte la Regenta (2022, Gran Canaria), 
Residencia “Rouvrir le Monde” en 
Focalquier (2022, Francia), Selección 
de Exposiciones individuales 2022 
en Fundación BilbaoArte Fundazioa 
(Bilbao), Finalista en Festival de 
Fotógrafas BAFFEST (2022, Bilbao), la 
Selección de exposiciones individuales 
en Flacso Arte Actual (2023, Quito) y es 
una de los 25 seleccionados en la XX 
Bienal de Fotografía en el Centro de la 
Imagen (2023, Ciudad de México). Ha 
expuesto individualmente en Fundación 
BilbaoArte (2022, Bilbao), Centro de 
Arte la Regenta (2022, Gran Canaria), 
Embajada de México (2022, Madrid) y 
en Arte Actual Flacso (2023, Quito).  Sus 
investigaciones artísticas se centran 
en la transformación de la identidad a 
través de procesos sociales, económicos 
e históricos, explorando temas como 
la colonialidad y la globalización desde 
una perspectiva feminista decolonial. 
Actualmente vincula la imagen y el 
textil, a través de la experimentación 
con materiales y técnicas manuales



238

Glenda Zapata 
(La Paz)

Estudia en la Academia Nacional de 
Bellas Artes con especialidad en pintura 
y medios alternativos. Posteriormente 
cursa talleres de performance, 
fotografía, catalogación de bienes 
culturales y arte sonoro. Actualmente 
cursa Antropología Forense en el IFPCF 
en Madrid. Su línea de trabajo abarca 
distintos soportes técnicos, como la 
instalación artística, fotografía, áudio, 
vídeo para investigar e interrogar en 
torno al tema de la mortalidad desde 
múltiples perspectivas. Su búsqueda 
artística considera los contextos 
culturales, rituales y emocionales 
de la experiencia de la muerte y de 
las personas que se encuentran en 
situaciones adversas, ahondando en sus 
causas y consecuencias para visualizar 
desde la materialidad más elemental el 
carácter transitorio de la existencia

José Ramón Hernández 
(Palma Soriano, 1988) 

Artista indisciplinar afrocubano. Vive 
y trabaja en  Madrid y en La Habana. 
Su práctica se  desplaza  entre la 
dirección artística, la dramaturgia, la 
coreografía, el comisariado de artes 
en vivo, la instalación, la performance, 
la docencia, la mediación  y  la gestión  
cultural. Fundador y director  artístico  
de Osikán - vivero de creación. Su 
investigación creativa pone foco  en 
la ritualidades afrodescendientes, 
las performatividades, las cuerpas 
periféricas, las materias, las 
espiritualidades, las memorias, las 
migraciones, las cartografías y los 
deseos.  Ensaya  los límites entre la 

ficción y la realidad, el trabajo con 
documentos no ficcionales y las 
herramientas de lo sensible para 
afectar e intervenir procesos sociales y 
comunidades. Ha obtenido importantes  
premios y reconocimientos, entre ellos 
el Premio Villanueva de la Crítica 2016 
de la  Unión Nacional de Escritores 
y Artistas de Cuba (UNEAC) y la 
Asociación Internacional de Críticos de 
Teatro (ACT) por la obra BaquestriBois.. 
Su obra se ha mostrado en Cuba,  
México, Chile, República Dominicana, 
Alemania, Bélgica, Estados Unidos, 
Brasil  y España. Es espiritista, 
babalocha y palero. 

Luisa Ordóñez 
(Medellín, 1993)

Su trabajo multidisciplinar explora 
estrategias para poner en cuestión las 
formas hegemónicas de producción 
de conocimiento y ensaya alternativas 
desde la investigación basada en 
prácticas artísticas. Su trabajo se 
desplaza entre la instalación, el ensayo 
performativo y la producción editorial. 
Sus piezas han sido expuestas y/o 
activadas en Madrid, Barcelona, Santa 
Cruz de Tenerife, Bogotá, Cali, Medellín, 
entre otras ciudades. Graduada en 
Comunicación por la Universidad 
Javeriana de Cali, Máster en Fotografía 
Artística y Documental por la URJC 
y Máster en Investigación en Arte y 
Creación por la UCM. Actualmente 
compagina su producción artística con 
sus estudios de Doctorado en Bellas 
Artes en la Universidad Complutense de 
Madrid.



239

Malvin Montero Puerca De Goma 

Nacido en  República Dominicana - 
Santo Domingo (Los Mina). Ingresó a 
la danza en el 2003 en el Conservatorio 
de Danza Alina Abreu. Egresado de la 
Escuela Nacional de Danza de Bellas 
Artes (Endanza) y en Pro Danza (La 
Habana). Ha trabajado en Cecilia Valdez 
en el Teatro de la Zarzuela siendo parte 
del primer ballet negro en pisar este 
teatro, formó parte de la compañía 
Dunia Dance theatre (Bélgica)con el 
coreógrafo Harold George (repetidor de 
Alvin ailey.) Licenciada en coreografía 
e interpretación de la danza por la 
universidad Rey Juan Carlos (ISDAl). 
Malvin Montero Puerca de Goma 
crea, baila, dirige. Tiene extensa 
trayectoria profesional que incluye 
la danza académica clásica, danza 
contemporánea, improvisación e 
improvisación libre ,formado por  la 
compositora Chefa Alonso. Uno de 
los ejes de su trabajo en creación es 
reflexionar sobre la corporalidad 
diaspórica - en su más amplio sentido 
- y sus imaginarios. Directxr de la 
plataforma ZebraPrieta .  Finalista y 
premiado en 35 certamen coreográfico 
de Madrid 2021, con su obra el mal 
comio no piensa.

Pablo Zamorano

Chileno. Creador y performer. Me 
mueve el ámbito de la investigación y 
creación en artes vivas. La reflexión 
sobre la impermanencia de los cuerpos. 
La voz y vibración. La micropolitica con 
que opera lo intangible e invisible en 
el presente. La mediumnidad, la danza 
y los afectos. Soy autor de textos «Un 
Cuerpo Otro» (Conversaciones sobre la 

Interpretación en Danza) (2017) y Negro 
sobre Blanco (2021-2022) MINCAP Stgo 
de Chile-Madrid España. Licenciado 
en Artes con mención en Danza. Est. 
de Magíster en Artes con mención en 
Dirección Teatral. U de Chile. Máster 
en Práctica Escénica y Cultura Visual 
en Centro Nacional de Arte Museo 
Reina Sofia. ARTEA y UCLM. Esp. 
Lab. de Maestría Prácticas Artísticas 
Contemporáneas UNSAM Arg.

Paloma Etienne
 
Cineasta y artista visual que explora 
su identidad afrodescendiente, su 
disidencia sexual y su visión del 
afrofuturismo. Utiliza prosa poética 
y nutridos imaginarios que enlazan 
con la narración autobiográfica. 
Nacida en Madrid, con raíces haitianas 
y españolas, Paloma comenzó su 
exploración artística en el mundo del 
cine y las bellas artes, estudiando en 
la prestigiosa escuela Central Saint 
Martins en Londres. Su pasión por 
la cultura afrodescendiente la llevó a 
Middlesex University y al departamento 
de Africana Studies de California State 
University en Estados Unidos.
Incorpora la experimentación con 
inteligencia artificial en la creación 
de imágenes y entornos 3D como una 
forma de empoderamiento. Usa estas 
tecnologías para imaginar(se) y crear 
ideas que se transportan desde el 
subconsciente y cuestionan la historia y 
las certezas del imaginario homogénico. 
Son una invitación a la reflexión y al 
diálogo interno con las obras.



240

Raúl Silva 
(Lima, 1991)

Investigador y artista visual. 
Actualmente ejerce como docente de 
Proyecto de Investigación del Centro 
de la Imagen (PE). Ha sido ganador 
de Generaciones 2024 en La Casa 
Encendida (ES), residente en el 2023 
del Centro de Residencias Artísticas 
de Matadero (ES) y de la residencia 
de Investigación Curatorial de Centro 
Huarte (ES) junto al colectivo Big 
Dumb Object. Entre sus exposiciones 
más recientes destacan Rayos de sol 
de Sudamérica en Crisis Galería (Lima, 
2024), Insterticios. Relatos de un tiempo 
subvertido en Espacio Cómplices y 
organizado por La Parceria (Madrid, 
2023), The coordinates are concealed en 
Imaginary Z (HangZhou, 2022), Circular 
Gestures en Unanimous Consent 
(Zurich, 2022) y las presentaciones For 
future’s sake en el Fujifilm X-Space 
(Shangai, 2021) y en la galería Crisis 
(Lima, 2021). Silva tiene un BA en Artes 
visuales por la PUCP (PE), un MA en 
Teoría Crítica en Art Praxis por el Dutch 
Art Institute (NL) y un MA en Historia 
del Arte Contemporáneo y Cultura 
Visual por la Universidad Complutense 
de Madrid (ES). 

Redretro Sistema de Transporte 
Onírico 

Es un nombre múltiple, seudónimo 
colectivo o alias multiusuario, utilizado 
desde el año 2006 por un número 
indeterminado de operarios (artistas, 
activistas o personas de cualquier 
perfil) de Europa y Latinoamérica. Este 
proyecto de arte urbano abierto a la 
participación de todas las personas, 

trabaja con la subversión semiótica 
y la disidencia cultural; se desarrolla 
principalmente mediante sutiles 
intervenciones de carácter poético, 
crítico y alegal en la señalética de 
estaciones de los sistemas de transporte 
público en ciudades de todo el mundo. 
Todo el proyecto se sustenta en una 
idea: el mundo físico en el que vivimos 
ha sido reemplazado por una realidad 
simulada, Redretro interviene esa 
copia, y con ello crea un Tercer Espacio, 
rompe la dicotomía a la que nos somete 
el pensamiento único, produciendo un 
rizoma; abriendo la posibilidad de otra 
mirada, suscitando en el usuario un 
despertar. Este proyecto “es capaz de ser 
conectado en todas sus dimensiones, es 
desmontable, alterable y susceptible de 
recibir constantemente modificaciones. 
Puede dibujarse en una pared, 
concebirse como una obra de arte, 
construirse como una acción política 
o como una meditación” [ “Rizoma” 
Deleuze y Guattari ]

Rob Maldonado

Artista transdisciplinar. Ha recibido 
13 premios internacionales, 32 
nominaciones en festivales y 
convocatorias artísticas, así como 
proyectos de investigación realizados 
hasta la fecha en México, Alemania, 
Mónaco, Estados Unidos, Canadá, 
Australia, Japón, Egipto, Grecia, 
Italia, Francia, Portugal, Argentina, 
Venezuela, Colombia y en España su 
trabajo se ha mostrado en lugares como 
el Museo Nacional Centro de Arte Reina 
Sofía y la Casa Encendida en Madrid, 
Museo de las Ciencias y las Artes en 
México. Tokyo, Roma, Sidney, Valencia 
y Cali, entre otros. Como el Premio a 



241

la Mejor Película Documental Artística 
Latina 2023, CIFF Australia. Premio 
de la Selección Oficial 2023, Solidarity 
Film Festival Atenas. Nominaciones 
al Mejor Cortometraje Documental 
2024 en el DFF19 Italia. Mejor Película 
“Premio Magda Saleh” 2023, BWDF El 
Cairo. Mejor Cortometraje Documental 
Internacional 2023, LISBIFF Lisboa. 
Mejor Cortometraje Sección Xerinola 
2023, Choreoscope. Selección oficial IX 
Festival de videoarte de Barcelona 2012, 
Cut Out Fest 2012, México. Becas de 
producción del FECA 2011 y del Fondo 
Nacional para la Cultura y las Artes de 
México FONCA 2008, entre otras. Cuenta 
con estudios en diversas escuelas del 
Instituto Nacional de Bellas Artes 
de México, (danza contemporánea, 
clásica y folklórica; música, teatro, 
artes visuales y cine). Licenciatura en 
Artes Visuales (ENPEG La Esmeralda). 
Talleres de Cinematografía en el Centro 
de Capacitación Cinematográfica (CCC), 
y Centro de Investigación Artística 
del CENART, así como Transmedia 
Storytelling de la Sungkyunkwan 
University de Korea. Miembro del 
colectivo de arte de acción Chakiñan 
Mutante, y del proyecto de intervención 
artística y urbana RedRetro. Desde 
2016 a la fecha, lleva a cabo el proyecto 
transdisciplinar de investigación artística 
«Territorio», que estudia transiciones 
relacionadas al desplazamiento, 
entorno a fenomenología concerniente 
a migración humana.

Rubén Ojeda Guzmán 
(Oaxaca, México, 1991) 

Artista conceptual mexicano afincado 
en Madrid que emplea diferentes 
medios como la instalación, el dibujo 

y la escritura. En el centro de su obra 
se encuentra la noción del arte como 
campo de batalla hacia una inscripción 
histórica. Realizó el Máster de Historia 
del Arte Contemporáneo y Cultura 
Visual en el Museo Reina Sofía (2022) y 
la licenciatura en Artes Plásticas por la 
UDLAP en México (2014). Actualmente 
es artista residente en la Real Academia 
de España en Roma. Fue residente de 
la Fundación Silos en 2023 y en air-
Montreux, Suiza en 2020. Obtuvo la beca 
de Jóvenes Creadores del FONCA en 
2014 entre otros reconocimientos. Ha 
realizado exposiciones individuales en 
México, Suiza y España. Su trabajo se 
ha expuesto colectivamente en México, 
Suecia, Brasil, Noruega, Estados Unidos, 
Suiza, Inglaterra y España ha sido 
reseñada en Frieze, Chambre Fluide, 
Farhenehit, Milenio y los catálogos 
Piel. 33 artistas contemporáneos y +50 
artistas contemporáneos en Oaxaca.

Rubén H. Bermúdez
(Madrid. 1981)

En 2014 inició el proyecto Y tú, ¿por 
qué eres negro?. Desde entonces ha 
publicado un fotolibro con el mismo 
nombre (2017) y ha dirigido una película 
(A todos nos gusta el plátano, 2021). 
Gracias a esto he hecho cosas increíbles 
como ser ponente en los Encuentros 
de Bamako, ganar todos los premios en 
un festival de cine, exponer una foto 
de Donato en el Museo Reina Sofía o 
ser jurado en el Premio Nacional de 
Fotografía. Es invitado a dar talleres, 
conferencias y clases. “Me pongo 
un poco nervioso pero casi siempre 
sale bien”. También soy co-fundador 
del Espacio AfroConciencia, en 2022 
hemos abierto un centro cultural. 



242

Ahora voy diciendo que quiero hacer un 
videojuego.

Sandy Peligro

Creadorx transdisciplinar donde a través 
del sonido, el cuerpo y las artes visuales 
explora narrativas anticoloniales, 
antirracistas y antipatriarcales. 
Explora  orígenes, ancestralidades y 
rituales desde la sanación colectiva, 
saberes ancestrales, espiritualidades, 
disidencias y su relación a habitar una 
sociedad cyborg. 

Sigrid Ferrer

Productora y artivista, colombiana, 
interesada en el Arte social como medio 
transformador de la sociedad. Doctora 
en Bellas Artes de la Universidad 
Complutense de Madrid (2021). con 
Máster en Arte investigación y Creación 
de la misma institución (2014). Maestra 
en Artes Plásticas de la Universidad del 
Atlántico, en Barranquilla, Colombia 
(2005). Miembro activa de grupos 
de investigación cultural y creación 
artísticas como: Yo Soy el Otrx y Warmi 
Rumi. Mis intereses de investigación 
están relacionados con el conflicto 
armado en Colombia, y el racismo, los 
procesos creativos como apoyo a la 
problemática de la violencia política 
ejercida por los grupos de poder, al igual 
que en los problemas de la segregación 
aún presente en este sistema político y 
cultural.

Tau Luna 
(Medellín, 1989) 

Artista visual, investigadore, gestore, 
comisarie y docente. En su práctica 
investiga sobre la migración humana 
como acontecimiento ligado a la 
violencia colonial y sobre la escucha 
y la memoria compartida con seres 
migrantes másquehumanos por medio 
del cruce entre tecnologías ancestrales, 
científicas e intuitivas. Hizo una 
licenciatura en Historia del Arte y 
Curaduría con especialización en arte 
latinoamericano en la Universidad del 
Museo Social Argentino, un posgrado en 
Arte Sonoro en la Universidad de Chile, 
una especialización en Pensamiento 
Afrocaribeño y Latinoamericano en la 
CLACSO. Es Diplomade en Memoria 
histórica del conflicto armado 
colombiano por La Universidad de 
Antioquia y Magister en Estudios 
Culturales con perspectiva Cuir por la 
Universidad Miguel Hernández.  Ha 
sido galardonade con varias becas, 
entre ellas el Programa de Estudios 
Independientes en el Museo de Arte 
Contemporáneo de Barcelona (2019/20), 
la WHW Akademija en Zagreb en 2022, 
la Beca de Intercambio Matadero-
La Escocesa en 2023, La beca de 
investigación y experimentación en 
mediación en participación del Centre 
de arte Santa Mònica en Barcelona, 
entre otras. Actualmente, vive en 
Barcelona donde coordina proyectos 
pedagógicos en La Creatura, cooperativa 
que promueve la creación de redes entre 
personas migrantes trans y no binarias 
en la ciudad. Es artista residente en 
La Escocesa y traductore y parte de la 
comunidad Selvagem, ciclo de estudios 
sobre la vida coordinado por el pensador 
indígena Ailton Krenak en Brasil. 
Tau ha participado en exposiciones 



243

colectivas en el MACBA el, Museo de la 
memoria y los DDHH Santiago de Chile, 
el Museo Casa de la Memoria Medellín, 
el EAC (Espacio de arte contemporáneo 
Montevideo), entre otros. Además, ha 
participado en numerosas residencias 
y festivales en América Latina y Europa. 
Ha co-comisariado exposiciones en 
el MACBA y en el Centro LGBTQI de 
Barcelona y su obra forma parte de 
las colecciones del Museo de Arte 
Contemporáneo de Santiago de Chile y 
del Espacio El Dorado de Bogotá.

Ugo Martínez Lázaro

Mi trabajo artístico se desarrolla 
mediante una operativa compleja y 
distintiva, donde el eclecticismo juega 
un papel central y se ha convertido 
en el distintivo más relevante de mi 
producción. Esta característica se refleja 
en mi enfoque sin límites, fundamentado 
esencialmente en un comprometido 
y constante trabajo de investigación. 
Mis investigaciones históricas y 
estéticas siguen un esquema híbrido, 
entrelazando elementos científicos 
y artísticos que se retroalimentan 
mutuamente. Me apropio de técnicas 
de investigación provenientes de las 
ciencias sociales, lo que me permite 
comprender fenómenos socioculturales 
y artísticos de manera más profunda. 
Mi enfoque artístico se convierte en 
una maniobra de reescritura que va 
más allá de lo meramente estético, 
alcanzando una dimensión ontológica. 
Mi persistente reflexión gira en torno 
a la esencia misma del lenguaje y sus 
límites. Esta investigación constante 
me lleva a conceptualizar y pensar 
en profundidad sobre los objetos y su 
significado, así como su ubicación en el 

contexto artístico y su deconstrucción 
epistemológica como resultado directo 
de esta introspección. Así, mi obra se 
desenvuelve dentro de una operatoria 
estrictamente conceptual, que en su 
conjunto plantea cuestionamientos 
fundamentales sobre el lugar que ocupa 
el arte, el sujeto y el lenguaje en nuestra 
percepción y comprensión del mundo. 
Esta continua búsqueda de respuestas y 
replanteamiento de conceptos impulsa 
mi producción artística hacia nuevas 
dimensiones de significado y reflexión.

Yeyé Torres Bermúdez 
(Colombia 1983) 

Maestro en artes plásticas y visuales. 
Actualmente radicado en España 
cursando máster en la Universidad 
Complutense de Madrid, aborda sus 
procesos de investigación desde el hacer 
gráfico, como elemento cohesionados 
en los procesos de construcción de 
imágenes. Su práctica artística viene 
desarrollándose desde estas relaciones 
de la imagen y su impacto en el entorno, 
sus intereses abordan proyectos de 
obra gráfica seriada dando vía libre al 
pensamiento individual y colectivo, 
donde cobra gran importancia generar 
espacios de encuentro y exploración 
para habitar el lenguaje expresivo 
pasando por el dibujo, el grabado en 
relieve y el mural.

Youssef Taki
(Uchda, 1995) 

Artista e investigador. Su actividad 
artística se encuentra estrechamente 
vinculada a sus actividades como 
investigador, abordando distintos 



244

enfoques temáticos con el fin de 
ampliar la comprensión de los procesos 
migratorios, los sucesos coloniales y 
poscoloniales. Con un estudio sobre 
el impacto de estas estructuras sobre 
el presente y como rodean nuestra 
cotidianidad de distintas formas. 
Ha hecho numerosas exposiciones, 
conferencias y presentaciones por toda 
España, en el panorama internacional 
ha expuesto junto a otros artistas del 
Norte de África y Oriente Medio en 
Berlín, también ha representado a 
Marruecos y España en la Biennale 
de Lárnaca en Chipre (2023) y en la 
Biennale de Dakar en Senegal (2024).



245

Autorxs de textos

Fabian Villegas
(Ciudad de México, 1986)

Escritor, periodista y curador 
independiente. En su trabajo 
interrelaciona los estudios del Sur 
Global y el pensamiento anticolonial. 
Es cofundador del proyecto 
Contranarrativas, un proyecto global, 
horizontal y colaborativo de producción 
descentralizada de conocimiento, 
gestión cultural y comunicación libre, 
comprometido con la visibilidad, 
difusión y producción de epistemologías 
antirracistas, narrativas anticoloniales y 
estéticas a partir de la experiencia del 
Sur Global. Fundador de “Aula Pública”, 
espacio pedagógico de Contranarrativas 
que busca descentralizar la producción 
de conocimiento a través de seminarios, 
talleres, conferencias, webseminars, 
sobre estudios del Sur Global, 
perspectiva antirracista, estudios 
anticoloniales, que ha articulado 
alrededor de 1500 participantes de 
43 países de América, Europa, África 
y Asia. Autor de los libros En Blanco 
y Prieto, Itinerario geopolítico de la 
decolonialidad (2014) Mascarada, corpo-
políticas y lenguajes de madera (2015), y 
Rumores (2021). Nacido en la Ciudad de 
México, Villegas reside actualmente en 
la República Dominicana.

Francisco Godoy Vega
(Santiago de Chile, 1983)

Escritor, artista y curador QPOC. Doctor 
en Historia del Arte y Cultura Visual 
(UAM, 2015), miembro del colectivo 
Ayllu y co-director del Programa 
Orientado a Prácticas Subalternas 
(POPS). Ha publicado los libros de poesía 
La revolución de las ratas (2013) y La 
enfermedad del sudaca (2018). Entre sus 
publicaciones teóricas se encuentran 
Usos y costumbres de los blancos (2023), 
La exposición como recolonización (2018) 
y No existe sexo sin racialización (ed., 
2017). Asimismo ha sido ponente en una 
veintena de seminarios y congresos, 
entre los que destacan Ámà: 4 Days on 
Caring, Repairing and Healing (Gropius 
Bau, 2021), Aabaakwad (MCA Sydney, 
2020), Descolonizar Europa (El Born, 
2018)) y Descolonizar el museo (MACBA, 
2014). Ha curado exposiciones como 
El robo del dolor (MNBA Chile, 2023), 
Todos los tonos de la rabia (MUSAC, 
2018) o Crítica de la razón migrante (La 
Casa Encendida, 2014). Como miembro 
del colectivo Ayllu, ha expuesto en 
Matadero Madrid, la Bienal de Sydney, 
el Centro de Arts Santa Mònica, la Bienal 
de Kochi, el CAC de Quito o la Bienal de 
Sao Paulo.



246

Lorena Tabares Salamanca 
(Cali, 1990)

Investigadora y curadora independiente 
con un enfoque en el arte 
contemporáneo, los archivos y la 
performance. Desde la perspectiva 
artística se ha aproximado a procesos 
participativos y colectivos que cimentan 
ecologías políticas, cuerpos y relaciones 
vitales antisistémicas. Obtuvo el Máster 
en Ciencias de la Comunicación y 
las Artes en la Universidad Nova de 
Lisboa con una disertación sobre el 
reenactment y la contemporaneidad 
de las navegaciones marítimas en 
clave para-colonial del  Movimiento 
Zapatista en el Viaje por la Vida (2021). 
Fue curadora de Wellenschlagen/Ondas 
en expansión en el Instituto de Cultura 
de México de Viena. Fue coeditora de 
Cuerpo Pólvora, número 15 de la revista 
Terremoto. Realizó la investigación y 
coordinación del programa educativo 
Mesas de diálogo: Performance en 
revisión 1990-2019 organizado por 
Local 21 arte. En 2017, formó parte 
del equipo de Ex Teresa Arte Actual 
para la “Estabilización, descripción 
y digitalización de documentos 
audiovisuales y fotográficos en formatos 
analógicos del Fondo Ex Teresa (1993 
- 2000). Actualmente, trabaja en la 
conceptualización del archivo del 
Festival WIENWOCHE para las artes y el 
activismo en Viena. Es co-fundadora de 
la asociación cultural Colapso en Lisboa

Ramón Mateos 
(Madrid, 1968) 

Doctorando en Bellas Artes por la 
Universidad Complutense de Madrid. 
Su trabajo en el ámbito del arte 
contemporáneo se ha ido diversificando 
a lo largo de los años. Desde el 
específicamente creativo en colectivos 
como El Perro y Carrasco & Mateos o 
a título individual; el comisariado de 
exposiciones como TODO LO DEMÁS, 
Qué hago yo aquí, La voladura del Maine, 
Quién es el Arte, Deluxe, Un Nuevo y Bravo 
Mundo, War Trade Center, Picnic Sessions 
o Videocity, entre otras; la realización 
de publicaciones independientes en 
papel como Que Hago Yo Aquí o el Artzine 
CIIA) y revistas online como la de 
videocreación JULIO (www.thisisjulio.
com); la organización de exposiciones 
en espacios independientes y en 
instituciones; el desarrollo de 
programas de residencias para artistas, 
curadores y teóricos en BLACK & 
NOIR; el diseño de exposiciones como 
Proyecto Juárez en Matadero Madrid 
o Todo lo Demás para Centro Centro; 
el asesoramiento para instituciones 
culturales y empresas o colaboraciones 
con agencias de publicidad como 
Saatchi & Saatchi o Grey. En 2014 abre 
el espacio independiente Nadie, Nunca, 
Nada, No, donde organiza talleres, 
presentaciones y exposiciones. De 2015 
a 2018 programa el ciclo de talleres 
Alguien Ahí en Tabacalera-Madrid. De 
2016 a 2021 dirige Programa A de la 
CAM. Desde 2019 dirige el programa 
LZ46 para Galería Freijo. También 
es asesor externo en Galería Hilario 
Galguera Madrid. Como artista visual 
muestra sus trabajos y proyectos en 
Museos y Centros de Arte nacionales 
como Museo Nacional Centro de Arte 



247

Reina Sofía, MUSAC, CAAC, ARTIUM, 
Centro de Arte Santa Mónica, IVAM, 
Centro Párraga, MEIAC, CCCB, entre 
otros e internacionales como KIASMA, 
Moderna Museet, COBRA Museum, Ex 
Teresa Arte Actual, Museo Carrillo Gil, 
PS1-MOMA o las bienales de Taipei, 
Moscú, Estambul o BienalSur-Colombia 
entre otros.







Créditos

artistas en los INTERSTICIOS
Ciclo de exposiciones
2023

Curaduría: Silvia Ramírez Monroy
en conversaciones con Fabio Manosalva, Abdiel Segarra, 
Johan Posada, Yeison F. García y Camena Camacho.

Diseño de imagen
David Santamaría

Museografía y montaje
Fabio Manosalva

Coordinación en el CCEDA - LP
Camena Camacho

Registro
Abdiel Segarra

Publicación 

artistas en los INTERSTICIOS
Ciclo de exposiciones
Catálogo
La Parcería Edita, 2023
Los derechos están reservados. Autores/as de textos, 
fotógrafos/as y artistas.

Edición general y textos curatoriales:
Silvia Ramírez Monroy

Autorxs de textos y entrevistas:

Carolina Chacón
Fabian Villegas
Francisco Godoy
Gerardo Mosquera
Johan Posada
Lorena Tabares Salamanca
Ramón Mateos
Sandra Gamarra
Silvia Ramírez Monroy



Fotografías
Abdiel Segarra
Fabio Manosalva

Diseño Editorial
David Santamaría

ISBN: 978-84-128992-1-4
Depósito legal: M-26053-2024

www.laparceria.org

Imprenta: Estugraf Impresores S.L

con la colaboración de NNNN y Espacio Cómplices

Agradecimientos a Plataforma MAR (2022)

Ayudas a la Creación y a la Movilidad Nacional y Internacional 
del Ayuntamiento de Madrid











��������������������������������
������������
	�����������
������������
�
��������������
���
������������������������
������������������
����
	�������������������������������������������	��������
�������
����
	���
�������������	�����������������������������
���
��	�������������
��������
�������	�����	���
�����	����������
��������	�������������� ���������
������	���������
������������
���������������������
���
�������������
����
������
�����	����������������������������������������­�������
���������������������������������������������������������
��	���������
��������������	�������
�����������������������������	�����	����������
��
�������������	�������������� ��������	������������������������������
�������� �
�� ��� �
������ ������������ �� �
����
��� 	��� ������ ��� ���� �
��
�
�	��� �
������� ������������ �� �
�� ���� �
����� ��� ���� �����������
�	�������������� ������ ������� ��� ���������� ��������� �� �� ����� ���
	��������� �������� ����� ������ ����� �������� ��� ��� ����������
�������������� ��� ��
���� ������ �
������� �
 ������������� ����������
�
������� ��������� �
�� ������ �
�� �
�� ������� ��	���� ������ �
�������
������������������������������
�����������������
����� ��������
����������
�������������
��������
��	���

��
���
��
���
��
��
���
�
��
��
��
��
�
��
���
��
­�
��
��
��
��
��
��

9 788412 899214

���­�������������


